# BRILL'S STUDIES IN INTELLECTUAL HISTORY

General Editor

A.J. VANDERJAGT, University of Groningen

Editorial Board

M. Colish, Oberlin College J.I. Israel, University College, London J.D. North, University of Groningen R.H. Роркін, Washington University, St. Louis — UCLA

VOLUME 5



# JOHN DE FOXTON'S LIBER COSMOGRAPHIAE (1408)

An Edition and Codicological Study

BY

JOHN B. FRIEDMAN



E.J. BRILL LEIDEN • NEW YORK • KØBENHAVN • KÖLN 1988 Credits:

Figures 1, 2, 3, 4, 5, 7, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15 reproduced courtesy of the Master and Fellows of Trinity College, Cambridge.

Figure 6 reproduced courtesy of the British Library.

Figure 8 reproduced courtesy of the Duke of Northumberland.

#### Library of Congress Cataloging-in-Publication Data

De Foxton, John.

[Liber cosmographiae]

John de Foxton's Liber cosmographiae (1408): an edition and codicological study / by John B. Friedman.

p. cm. — (Brill's studies in intellectual history, ISSN 0920-8607; v. 5)

An elaborate Latin encyclopedia compiled in 1408. Includes index.

ISBN 90-04-08528-9

1. De Foxton, John. Liber cosmographiae. 2. Paleography, English—England—York (North Yorkshire) 3. Encyclopedias and dictionaries, Latin. 4. Illumination of books and manuscripts, Medieval—England—York (North Yorkshire) 5. Illumination of books and manuscripts, English—England—York (North Yorkshire) 6. Manuscripts, Latin (Medieval and modern)—England—York (North Yorkshire)—History. 8. York (North Yorkshire)—Intellectual life. I. Friedman, John Block, 1934- II. Title. III. Title: Liber cosmographiae. IV. Series. Z105.5.D4D42 1988

Z105.5.D4D42 1988 039'.71—dc19

87-37603 CIP

ISSN 0920-8607 ISBN 90 04 08528 9

© Copyright 1988 by E.J. Brill, Leiden, The Netherlands

All rights reserved. No part of this book may be reproduced or translated in any form, by print, photoprint, microfilm, microfiche or any other means without written permission from the publisher

PRINTED IN THE NETHERLANDS BY E.J. BRILL

## **CONTENTS**

| Introduction                           |       |
|----------------------------------------|-------|
| The Contents                           | I     |
| Codicological Description              | II    |
| John de Foxton                         | VII   |
| The Patron                             | XII   |
| The Sources                            | XXIX  |
| A Possible Austin Scriptorium          | XXX   |
| The Method of Compilation              | XL    |
| Assumptions of the Work                | XLIII |
| Palaeography                           | XLVI  |
| The Cipher Alphabet                    | XLVI  |
| The Ornamentation                      | XLIX  |
| The Pictures                           | LII   |
| Social Comment                         | LXII  |
| Editorial Principles                   | LXIII |
| Acknowledgements                       | LXV   |
| JOHANNIS DE FOXTON LIBER COSMOGRAPHIAE | 1     |
| Sigla                                  | 311   |
| Index Nominum                          | 313   |
| Index Biblicum                         | 331   |

# For Cordalie

βαιὰ μέν , ἀλλὰ ῥόδα

#### INTRODUCTION

John de Foxton's *Liber Cosmographiae*, a compendium of popular science in 104 chapters, is found in a unique manuscript, Trinity College, Cambridge, R.15.21. This codex has 119 folios; all but the last two leaves were executed by a single scribe, who was probably the compiler, in a vigorous and well developed *textura semi-quadrata*. The portion of R.15.21 containing the *Liber Cosmographiae*, hereafter known as LC, occupies folios 1-77°. Internal evidence suggests that the LC was begun about 1385, while the colophon says that the work was completed in 1408, a date consonant with the script. Moreover, the last historical event mentioned is that of the battle of Bramham Moor, which took place near Tadcaster in 1408

#### The Contents

Though most of the codex was made, like a commonplace book, by the diachronic accumulation of excerpts, there is, nonetheless, a unity of tone and subject resulting from the compiler's preoccupation with science. Since "mundus nichil aliud est < quam> quatuor elementa. . . < et> minor mundus factus est eis, videlicet homo qui in se continet omnia elementa," he promises to treat these subjects as well as the world soul,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The manuscript is described by M.R. James, *The Western Manuscripts in the Library of Trinity College*, Cambridge (Cambridge, Eng., 1901), Vol. 2, pp. 358-61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> On the scribe, see John Block Friedman, "The Cipher Alphabet of John de Foxton's Liber Cosmographiae," Scriptorium 36 (1982) pp. 219-35. Further study of the manuscript has not supported my original suggestion of a manus secunda made there.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See Carl Wehmer, "Die Namen der 'Gotischen' Buchschriften," Zentralblatt für Bibliothekswesen 49(1932) p. 173.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> For the term "cosmographia," see Walter Kranz, "Kosmos," Archiv für Begrifs geschichte 2(1955) pp. 131, 136-7.

which "secundum doctores summos. . .est causa efficiens mundi. . .signorum et planetarum" (fol. 1°). The LC's actual range, however, is a good deal wider. Among the subjects touched on are world history, angels, classical gods and personages, reason, memory and imagination, obstetrics, menstruation, diet, fortunes of men and women born in various astral conjunctions, eclipses, dew, comets, thunder, tides, and weather prediction according to the day of the week on which New Year falls, as well as the sort of straightforward account of the constellations and planets suggested by the title. Generally, the tone of the work is practical and moralistic. The compiler, who at the end of his prologue refers to himself as "Johannes fortissime in Xristo tonante" (fol. 1°), a cryptogram for John Foxton, shows little interest in imaginative literature, secular lyric poetry, romances, or other medieval narrative genres, or in chivalry.

### **Codicological Description**

R.15.21 measures 254 by 175mm and is written in double columns of 39-40 lines on a good but somewhat coarse grade of parchment. The binding appears to date from the 17th century and the work was trimmed to its present size at that time. With the exception of twelve full-page miniatures to be discussed below, the LC is without decoration save for rubrication, red and blue paragraph signs, one-and-one-half to four-line blue initials with red pen flourishing, and a 4-line littera partita initial and partial border on folio ii. Red and black checkerboarding is used for the lunation and phlebotomy tables. There are as well a number of full and half-page astronomical diagrams done in red ink, a Sphere of Apuleius, and drawings of hands to illustrate chapters on cheiromancy. From folios 36<sup>r</sup> through 51<sup>r</sup> there are 5-10 line spaces with marginal directions<sup>6</sup> left for miniatures of the signs of the zodiac which were never painted.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> See M.W. Bundy, *The Theory of Imagination in Classical and Medieval Thought* (University of Illinois Studies 12, Urbana, II., 1927).

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See on this matter generally S. Berger and P. Durrieu, "Les notes pour l'enlumineur dans les manuscrits du moyen âge," *Memoires de la Sociéle National des antiquaires de France* 53(1893) pp. 1-30; H.M.R. Martin, "Les Esquisses des miniatures," *Revue Archeologique* 4(1904) pp. 17-45; more recently, J. Porcher, *Jean Lebègue*, *Les histoires que l'on peut raisonn-*

On the whole, the LC has the appearance but not the reality of luxurious production. Certainly the designer was not niggardly with parchment, for margins are relatively wide, and the text is not cramped. Yet the absence from its pages of the decoration--roundels, borders, portrait busts, birds and foliage--so characteristic of the English phase of the International Gothic Style to which the manuscript clearly belongs by the size and style of its twelve illustrations is puzzling. A variety of evidence indicates that the work was composed and written, though not illustrated, at the Augustinian friars' library in York.

Donated by Archbishop Whitgift, master of Trinity College (d.1603/4), the codex bears the following marks of ownership. The initials T.E. appear on the flyleaf along with a key--perhaps in Whitgift's hand--to the cipher alphabet used here and there throughout two-thirds of the work. At folio 19 in the margin opposite some mnemonic verses relating to the "perpetual" kalendar, appears the name E(r)gome. This

ablement faire sur les livres de Salluste (Paris, 1962); "Un Amateur de peinture sous Charles VI: Jean Lebègue," in Melanges d'Histoire de Livre et des Bibliothèques offerts à Monsieur Frantz Calot (Paris, 1960) pp. 35-41; and in the same collection, a set of very detailed directions to a painter by Jean Gerson, Gilbert Ouy, "Une Maquette de manuscrit à peintures. . ." pp. 43-51.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> See Kathleen L. Scott, "A Mid-Fifteenth Century English Illuminating Shop and its Customers," *The Journal of the Warburg and Courtauld Institutes* 31(1968) p. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Especially valuable on the social and intellectual backgrounds of the International Style is the discussion by Erwin Panofsky, Early Netherlandish Painting (Cambridge, Mass., 1964) Vol. I, pp. 66-74. See also D. Miner and P. Verdier, The International Style (Baltimore, Md., 1962), and Marcel Thomas, The Golden Age: Manuscript Painting at the Time of Jean, Duke of Berry (N.Y., 1979). On the English phase of the International Style, see Margaret Rickert, Painting in Britain: The Middle Ages (London, 1965), pp. 165-189; O. E. Saunders, English Illumination (Florence, 1928); D. Turner, English Book Illustration 966-1846 (London, 1965); and Richard Marks and Nigel Morgan, The Golden Age of English Manuscript Painting, 1200-1500 (N.Y., 1981).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> See Philip Gaskell, *Trinity College Library*, *The First 150 Years* (Cambridge, Eng., 1981). Section 11-1 deals with bequests. See also W. O'Sullivan, "Archbishop Whitgift's Library Catalogue," *Times Literary Supplement* (1956) p. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> See Friedman, "The Cipher Alphabet," p. 230.

must be the name of John Erghome, Prior of the Augustinian friars' convent at York during de Foxton's young manhood. The possibility that Erghome was the patron for the LC will be discussed at length below. A *memorandum* and anathema identifying the book as the gift of John de Foxton to the Trinitarian house of St. Robert at Knaresborough in Yorkshire<sup>11</sup> occurs after the colophon, in a different and slightly later hand. We can assume that R.15.21 was one of the thousands of valuable books which came into the possession of magnates of the church at the dissolution, most likely because of its beautiful illustrations.

1. Folios ii-xxvii consist of an almanach and kalendar by John Somer, an Oxford Franciscan, who is mentioned by Chaucer in his *Treatise on the Astrolabe*. Somer composed his kalendar in 1380 and dedicated it to Joan, mother of Richard II. Though the tables purport to begin from Richard's nativity in 1367, the majority of them actually cover the years 1387-1462. The ecclesiastical portion of Somer's kalendar was adapted to York use by de Foxton or whoever oversaw the whole of R.15.21, though the Oxford latitude and meridian is retained in the astronomical tables and explanatory canons. There are a number of Somer manuscripts in English libraries, though none shows evidence of northern provenance. Yet the practice of

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> See on this subject, A.G. Little, "Trinitarian Friars of Knaresborough," in *The Victoria History of the Counties of England*: Yorkshire (rpr. London, 1974), Vol. 3, pp. 296-300, and Bernard Jennings, ed., A History of Harrogate & Knaresborough (Huddersfield, 1970) pp. 103-8. No books are mentioned as valuables in the suppression records of the house. See J.W. Clay ed., Yorkshire Monasteries Suppression Papers in Yorkshire Archaeological Society Record Series 48(1912) pp. 129-131. One reason to question the donation is its vagueness; librarians were usually quite specific about naming donors and the circumstances of the donation. See, for example, the colophon to Toulouse Bibliothèque Municipale MS 54: "ista postilla super epistolam ad Tytum est fratris Germani Arnaldi, ordinis sancti Augustini, conventus Mansi sanctarum Puellarum, quam dedit amore Dei librarie conventus Tholosani in presencia mei fratris Johannis Miranda et fratris Johannis Salsignhaco, in sacra pagina professoris, anno domini 1431."

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> A convenient discussion of Somer's work and a list of manuscripts containing it may be found in Sigmund Eisner, ed., *The Kalendarium of Nicholas of Lynn* (Athens, Ga., 1980) pp. 8-9. A full handlist of Somer manuscripts is being compiled by Professor Linne R. Mooney of the University of Maine. See also, Sigmund Eisner, "Chaucer as a Technical Writer," *The Chaucer Review* 19(1985) pp. 179-201.

adjusting the ecclesiastical kalendars of such works to the use of northern or southern owners or patrons appears to have been common. <sup>13</sup> For example, an adaptation of Somer's work made by the York Augustinian astronomer Richard de Thorpe occurs in what was probably Thorpe's own copy with York saints, and in a crude southern copy with Sarum saints. <sup>14</sup>

Most Somer manuscripts typically contain a dedicatory prologue, and the usual ecclesiastical and astronomical material--feasts, times of sun rises, metonic cycle designations and dominical and bissextile letters. There are also tables and charts with solar and lunar eclipses, whose stages are handsomely colored and gilded in the better manuscripts, a paschal table, a zodiac or phlebotomy man, tables of the regnal planets, a volvelle and urine tables along with explanatory canon texts.<sup>15</sup>

The kalendar and almanach which begins R.15.21 has simplified all this rather considerably. Reference to Somer and his dedicatee has been omitted, and the canon texts have been brought forward to lengthen the prologue. The material on urine colors has been dropped, and the zodiac and phlebotomy men have been combined into a single full-page miniature and moved into the LC proper. All told, the adaptation to York use and the reworking of the prologue have been so skillfully done that one might at first think that this forematter had been created specifically for the codex.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Some examples of this custom are Oxford, Bodleian MS Rawl. B.170, a psalter with Sarum kalendar, altered from York use by scraping out names and writing in Sarum saints, and York Minster Library MS Add. 54, a primer adapted to York use from Sarum. A Sarum kalendar of Nicholas of Lynn was changed to York use by writing in additional saints; it is Oxford, Bodleian MS Rawl. D. 1218.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> See Linne R. Mooney, "A Middle English Verse Compendium of Astrological Medicine," *Medical History* 28(1984) pp. 406-419, and John Block Friedman, "Richard de Thorpe's Astronomical Kalendar and the Luxury Book Trade at York," *Studies in the Age of Chaucer* 7(1985) pp. 137-160.

<sup>15</sup> On this material, see Lynn Thorndike, "Eclipses of the Fourteenth and Fifteenth Centuries," *Isis* 48(1957) pp. 51-54; Charles W. Clark, "The Zodiac Man in Medieval Medical Astrology," Unpublished Dissertation, University of Colorado, 1979; Peter Murray Jones, *Medieval Medical Miniatures* (London: British Library, 1984); and Kenneth P. Harrison, "Lunar-Solar Cycles: Their Accuracy and Use," in Wesley H. Stevens et al. eds., *Saints, Scholars and Heroes: Studies in Medieval Culture in Honor of C.W. Jones* (Collegeville, Minn., 1979) Vol. 2, pp. 65-75.

- 2. Folios 1-77°, which contain the LC proper, are preceded by an elaborate alphabetical index to the chapters, distinctiones, questiones, particula and tabulae which make up the work. Such analytic indices, as the Rouses have shown, were fashionable in late 14th- and early 15th-century books and were supplied by the author to enable others quickly to search the contents. If have slightly rearranged the index from first letter alphabetic form to a more absolute alphabetization. A large formal hand signals the end of the almanach, the incipit and explicit of the index and the LC, suggesting that these portions were planned as a whole.
- 3. Folios 78-79° contain an account, in the same hand as that of the last part of the LC, of the idea of *aetates* and the ages of the world, connected with the four ages of man, with appropriate Hebrew and Greek etymologies. After this comes a list, from Adam to Jerome preaching in Jerusalem, of classical and biblical persons, heresies, councils, emperors and kings and the lengths of their reigns in the style of Peter Comestor's *Historia Scholastica*.
- 4. Folios 80-80°, in the same hand, consist of extracts from Martin of Troppau's *Chronicon Pontificum et Imperatorum*, a work popular with English chroniclers.<sup>17</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> See generally, L.W. Daly, Contributions to a History of Alphabetization in Antiquity and the Middle Ages (Collections Latomus 90, Brussels, 1967); F.J. Witty, "Early Indexing Techniques: A Study of Several Book Indexes of the 14th, 15th and Early 16th Centuries," The Library Quarterly 35(1965), pp. 141-148; Malcolm B. Parkes, "The Influence of the Concepts of Ordinatio and Compilatio on the Development of the Book," in J.J.G. Alexander and M.T. Gibson, eds., Medieval Learning and Literature: Essays Presented to Richard William Hunt (Oxford, 1976), pp. 115-141, and Richard H. and Mary Rouse, Preachers, Florilegia and Sermons, Studies on the Manipulus Florum of Thomas of Ireland (Toronto, 1979), pp. 11-26, 34-36, 233-235. Perhaps the most remarkable of these late medieval indices is that of Jean de Hautfuney, bishop of Avranches 1331-1358, made for the works of Vincent of Beauvais: "ex quibus verbis colligitur, quod illa, que bene ordinata sunt et disposita, facilius in locis suis inveniuntur. Et propter hoc, ut querenti facilius occurat, que in Speculum Historiale continentur, sic ordinavimus, ut per literas alphabeti, secundum numerum librorum et capitulorum diligens et intelligens lector requirat." Cited by Anna-Dorothee von den Brincken, "Tabula Alphabetica von den anfägen alphabetischer Register-Arbeiten zu Geschichtswerken (Vincenz von Beauvais OP, Johannes von Hautfuney. . ." in Festschrift für Hermann Heimpel (Göttingen, 1972) Vol. 2, p. 906.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> See William Matthews, "Martin Polonus and Some Later Chroniclers," in Derek Pearsall et al., eds., *Medieval Literature and Civilization: Studies in Memory of G.N. Garmonsway* (London, 1969), pp. 275-288. The passages in question may be found in the edition of

5. Folios 80°-81 give, in a later and altogether different current hand, a list of British kings. There are no initials and no attempt to connect this material with the rest of the LC. The chronology runs from Brutus to the death of Edward and the coronation of Richard II, an event already noted in the last chapters of the LC. It is possible that these entries may have been made by a later owner-taking advantage of some blank ruled leaves-before the codex came to the Trinitarians.

#### John de Foxton

Of the LC's compiler, little is known. He explains his use of the cryptogram on the grounds of modesty "cuius nomen non pono, quia de fama humana minime curo nec de gloria vana," yet teases the reader "Potest tamen intelligi, si lector bene videat. . ." (fol. 1"). This cryptogram identifies him with either the hamlet of Foxton in Osmotherly near Northallerton, the most easterly parish of the Allerton wapentake, Yorkshire, or another hamlet of that name in the North Riding. Both Foxtons are extremely small, and the former seems to have consisted chiefly of a mill across the Cod beck. This mill and surrounding region in the 15th century belonged to the Colville, Sigeston and possibly Sywardby families. The second Foxton is located on a manor owned during the same period by Thomas de Crathorne. Though by the end of the 14th century, a place name did not always reflect a man's birthplace, this was

Ludwig Weiland in MGH SS 22:397-408. The *Chronicon* seems to have been of particular interest to English Austin friars. See Peter J. Lucas ed., *John Capgrave's Abbreuiacion of Chronicles* EETS: OS 285 (Oxford, 1983) pp. 1xxi-1xxvii.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> See VCH: Yorkshire, Vol. 1, pp. 434, 436; Vol. 2, pp. 200, 221, 234, 309, 410.

somewhat less true in the north than in the south<sup>19</sup> and it is likely that John de Foxton came from one of these two hamlets. Little is known about the intellectual attainments of these families. There are some quodlibeta written by the 14th-century Oxford Dominican John de Crathorne, possibly a member of the Yorkshire Crathorne family, and a Thomas Crathorne was rector of Crathorne church at his death in 1491.<sup>20</sup> A manuscript bearing the Colville arms is Pierpont Morgan 766, a Speculum Humanae Salvationis; though not one of the handsomest examples of this work, it is profusely illustrated. Its first folio bears the office of John of Bridlington, a popular Yorkshire saint.<sup>21</sup>

The first witness to the LC's compiler is an ordination list of 1388 for the semi-autonomous archdeaconry of Richmond, noting that a John de Foxton was ordained sub-deacon in York cathedral in that year. As a search of the extant York archiepiscopal registers from 1350 to 1450 reveals only one John de Foxton, there seem not to be any other claimants for the authorship of the LC. De Foxton was ordained not on the evidence of his own patrimony, or by guarantee of support by a wealthy sponsor, but on the title--or guarantee of maintainance--of the abbey of Jervaulx, which was in the Richmond archdeaconry.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> See Rosalind Hill, "'A Chauntrie for soules,": London Chantries in the Reign of Richard II," in F.H.R. Du Boulay and Caroline Barron, eds., *The Reign of Richard II: Essays in Honour of May McKisack* (London, 1971), p. 246.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> The new edition of and study of Crathorne's *Quodlibeta* promised by Dr. Fritz Hoffmann, Ruckerstrasse 3, Erfurt, 50, DDR, may throw some light on John Crathorne's family and background. On Thomas Crathorne, see James Raine ed. *Testamenta Eboracensia: A Selection of Wills from the Registry at York*, Vol. 4 (Durham: Surtees Society, Vol. LIII, 1869) pp. 71-72; and Eric E. Barker ed., *The Register of Thomas Rotherham Archbishop of York 1480-1500* (Torquay: Canterbury and York Society Vol. I, 1976) item 1260, p. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> See Adrian and Joyce Wilson, A Medieval Mirror, Speculum Humanae Salvationis 1324-1500 (Berkeley and London, 1984) p. 46. On the literary tastes of the gentry, see Malcolm Parkes, "The Literacy of the Laity," in David Daiches and Anthony Thorlby eds., Literature and Western Civilization, Vol. II, The Medieval World (London, 1973) pp. 555-577, and more generally, Neil Ker's collected essays, M.B. Parkes and A.G. Watson eds., Books, Collectors and Libraries, Studies in the Medieval Heritage (London, 1984).

As J.F. Williams and others<sup>22</sup> have observed, the possession of such titles by ordinands is one of the most puzzling features of the late medieval ordination procedure. Since the candidate must give evidence that he is capable of maintaining himself, he generally offered a "title" bought or rented from a monastic house or collegiate church or hospital, which guaranteed his support until such time as he was preferred to a benefice. Oddly, however, the monastic houses and other title-granting institutions who are most often mentioned in the ordination lists of the period were not the ones financially capable of doing this; most titles, in fact, came from extremely modest foundations. One house in the Norwich diocese, Molycourt, near Upwell, which was so poor it had only one monk and no prior, gave seven titles to ordinands during the last 10 years of its existence, suggesting that it did so for financial gain. Similar examples can be found in the York registers. We can only assume that the title was to be understood as a guarantee of the candidate's good character rather than as a promise to employ him within the establishment itself. Thus little can be concluded from the Jervaulx title.

John de Foxton was most probably born in 1369, since the customary age for ordination to sub-deacon was 19.23 The usual rather rapid progression--six months in many cases--in the ordination lists from acolyte to the priesthood,24 cannot be charted for him since some of the registers which might have contained a record of his ecclesiastical advancement are incomplete. Separate registers for the Richmond archdeaconry were kept

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> See his "Ordination in the Norwich Diocese during the Fifteenth Century," Norfolk Archaeology 31 (n.d.) pp. 354-357, as well as H.S. Bennett, "Medieval Ordination Lists in the English Episcopal Registers," in J. Conway Davis, ed., Studies Presented to Sir Hilary Jenkinson (London, 1957) pp. 20-34; Peter Heath, English Parish Clergy on the Eve of the Reformation (London and Toronto, 1969) pp. 17-21; and Jo Ann H. Moran, The Growth of English Schooling 1340-1548: Learning, Literacy, and Laicization in Pre-Reformation York Diocese (Princeton, N.J., 1985) pp. 131-133.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Heath, English Parish Clergy, p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Williams, "Ordination in the Norwich Diocese," pp. 352-53, and Moran, *The Growth*, p. 130.

by both Arundel and Waldeby, but they are lost.<sup>25</sup> The present register shows that the ordination was celebrated by vicars general. Thus we have no detailed evidence for de Foxton's early clerical career, for example who sponsored him as an acolyte.

Some eighteen years pass before we have another mention of him, now a priest, instituted in 1406 to the vicarage of Fishlake, in the East Riding about 31 miles from York. This benefice was a modest one, worth a bit over thirteen pounds a year, 26 and is in keeping with our picture of John de Foxton as a person without private means or much ecclesiastical influence. The advowson and rights of presentation to Fishlake were held by the Prior and chapter of Durham, though he could well have been presented by a sponsor in York or elsewhere.

In 1430, de Foxton exchanged Fishlake vicarage for one not far away in Laughton-en-le Morthen about 50 miles from York. Its value was six pounds.<sup>27</sup> In the same year, our author became rector of Dinnington, a benefice which he resigned in 1434. He then disappears from the records of the York diocese.<sup>28</sup> Possibly his resignation was prompted by a more lucrative offer of a chaplaincy. As he would have been about 65 years of age in 1434, it is probable that John de Foxton was dead by 1450.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> See David Smith, Guide to Bishop's Registers of England and Wales (London, 1981) p. 233 and his "Lost Archiepiscopal Registers of York: The Evidence of Five Medieval Inventories," Borthwick Institute Bulletin I.i (1975) pp. 31-37.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> See A. Hamilton Thompson, ed., Fasti Parochiales (Wakefield, 1933), Vol. I s.v. Fishlake and Laughton-en-le Morthen. R.A.R. Partridge, A History of Vicarages in the Middle Ages (Cambridge, Eng., 1930) p. 42 points out that the income of rector to vicar was at the general proportion of 2 to 1. See also H.G. Richardson, "The Parish Clergy of the Thirteenth and Fourteenth Centuries," Transactions of the Royal Historical Society 3rd Ser. 6(1912) pp. 89-128.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Joseph Hunter, *The History and Topography of the Deanery of Doncaster* (London, 1828) Vol. I, pp. 280-284.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> The biographical information on John de Foxton was gathered from the archiepiscopal registers of the archdiocese of York held at the Borthwick Institute of Historical Research and from the Dean and Chapter Act Books in the York Minster Library. Ordination: BIHR Register 14, Thomas Arundel, 1388-1396, fol. 10<sup>r</sup>. Institution to Fishlake: BIHR Register 5a Sede Vacante, 1405-1407, fol. 287<sup>v</sup>. Exchange for Laughton: BIHR Register 18, part 1, Henry Bowet, 1407-1423, fol. 135<sup>v</sup>, and DCAB L 2(3) a, fol. 114<sup>v</sup>. Institution to and resignation from Dinnington: BIHR Register 19, John Kempe, 1425-1452, fols. 155 and 375.

De Foxton is called "capellanus" in the subscription made by the librarian of the Trinitarians at Knaresborough in 1408 and he is so described in 1420 after he was long a vicar, and again as a rector upon his resignation from Dinnington. The persistance of this title is suggestive. In one mention of de Foxton as "capellanus," there is an interesting distinction drawn between "Johannes de Foxton capellanus" and the John Newhalle "capellanus parochialis de Laghton," who served as de Foxton's proctor in the induction to the vicarage of Laughton. Generally, the man called chaplain with no further qualification was a priest who had charge of a chapel or who may have been a teacher and fulfilled non-parochial duties in a household. In contrast, the parish chaplain was an unbeneficed paid assistant to the rector or vicar. In each instance of the word's use, de Foxton seems to have been a chaplain of the household sort.

The idea that de Foxton, a capable Latinist and man of wide reading, held this sort of employment before his institution in 1406 and again after 1434 is an attractive one. Were he to have lived in a household as a chaplain, his duties could have included the education of children, secretarial work-evidence suggesting that he was the LC's scribe shows that he wrote a good hand-and the celebration of offices in a private chapel. The last of these duties, for example, was that of another John called "capellanus," who was mentioned in the will of William Cawod, a well to do canon of York

item volo quod dominus Johannes Schyrburne capellanus meus commemorans, celebret pro anima mea et animabus omnium parentum et benefactorum meorum. . . 31

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> DCAB L 2(3) a, fol. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> See J.H. Purvis, *Dictionary of Ecclesiastical Terms* (London, 1962) p. 43 and the same author's *An Introduction to Ecclesiastical Records* (London, 1953) p. 17. Neither form of chaplaincy had an institution or induction.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> See J.T. Fowler ed., *Memorials of the Church of Ripon* (Surtees Society 115, Durham, 1908) Vol. 4, p. 291.

It must be admitted that before 1406 de Foxton could have celebrated such offices as a chantry priest in one of the manorial chapels founded in increasing numbers after the Black Death,<sup>32</sup> but what evidence we have from the LC suggests that during the composition of the work he made extensive use of books in York, and at least one in Durham, and had considerable leisure in which to examine them.

I have mentioned the scarcity of persons with the name Johannes Foxton or de Foxton during the period in which the LC was composed. Besides the few references in the diocesan registers and chapter act books that we have already seen, and the name in the colophon, civil records show a John Foxton as one of the jurors at the inquisition after the death of Robert de Stodhowe, a wealthy landowner in Northallerton in 1404.<sup>33</sup> This date, of course, is consonant with our author's presence in and around York before 1406, but the lack of other identifying adjectives such as capellanus or litteratus makes it difficult to conclude much from the reference. On 20 October, 1436, a commission was given to the parish chaplain of Northallerton and to John de Foxton "juniori de eadem litterato," to cause William Corbryg, vicar of Leake, to answer for a violation of the bishop's sequestration. Given John de Foxton's presumed age and station during the period in question, it does not seem likely that he and this John de Foxton are the same.<sup>34</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> See on this subject, A. Hamilton Thompson, "The Pestilences of the Fourteenth Century in the Diocese of York," *The Archaeological Journal* 71(1914), p. 124; Richard Dobson, "The Foundation of Perpetual Chantries by the Citizens of Medieval York," in G.J. Cummings ed., *Studies in Church History* 4(1967) pp.22-38; Hill, "A Chauntrie for soules," p. 246; and Moran, *The Growth*, who disputes Thompson's contention, p. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> See W. Paley Baildon and J.W. Clay, eds., Inquisitors Post Mortem relating to Yorkshire of the Reigns of Henry IV and Henry V, in Yorkshire Archaeological Society Record Series 59(1918) 35-36, item xxxiii.

 <sup>&</sup>lt;sup>34</sup> See R.L. Storey, ed., *The Register of Thomas Langley*, *Bishop of Durham*, *1406-1437*,
 4 (Surtees Society 170, Durham, 1961 for 1955), pp. 207-209, no. 1235.

#### The Patron

Apparently John de Foxton composed the LC relatively early in his life and over many years, adding citations from books much in the order he came upon them in his travels and periods spent in libraries in Yorkshire. The fact that the work was finished two years after his preferment to a benefice suggests that the benefice was the patron's personal reward-or result of influence--for the completion of a substantial portion of the LC. Presumably the patron recommended John de Foxton, then a chaplain, to the Prior and chapter of Durham or to someone who could influence them. As Robert Donaldson has shown in an account of various attempts to influence presentations to the benefices in the control of the Prior and chapter, in both the Durham and York dioceses during the 15th century, many of these requests for preferment by various sponsors concerned candidates who were the domestic chaplains of local magnates such as the Nevilles; it is possible that de Foxton's preferment followed a similar path. 35

Recent studies of literary patronage by Green and Lucas<sup>36</sup> may also elucidate the creation of a scientific work like the LC. It has been pointed out that "the commissioning of works from authors was more usual than authors looking for patronage for a work already written,"<sup>37</sup> and that "the commonest way by which [aristocratic heads of households] acquired valuable objects was to commission them."<sup>38</sup> Certainly the former statement accords with the few facts we have about the LC's composition. The LC's

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> See Robert Donaldson, "Sponsors, Patrons and Presentations to Benefices...during the Later Middle Ages," *Archaeologia Aeliana* 38(1960), pp. 169-177; Elizabeth M. Halcrow, "The Social Position and Influence of the Priors of Durham as Illustrated by their Correspondence," *Archaeologia Aeliana* 33(1955), pp. 70-86 and Karl Julius Holzknecht, *Literary Patronage in the Middle Ages* (Philadelphia, 1923; rpr. N.Y., 1966) p. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Richard Firth Green, *Poets and Princepleasers: Literature and the English Court in the Late Middle Ages* (Toronto, 1980); Peter J. Lucas, "The Growth and Development of English Literary Patronage in the Later Middle Ages and Early Renaissance," *The Library*, 6th series 4(1982) pp. 219-248; R.B. Dobson ed., *The Church, Politics and Patronage in the Fifteenth Century (Gloucester and N.Y., 1984).* 

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> G.S. Ivy, unpublished dissertation, cited by Lucas, "The Growth," p. 240.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Green, Poets and Princepleasers, pp. 61-62, 150.

size, its quality and the probable cost of the illustrations make it unlikely that an unbeneficed chaplain could or would have compiled it for his personal use. So too, it seems to have been composed for someone other than the maker, as there is very little of a personal nature in it. Nor does de Foxton give evidence that he thought of himself as an author. Nowhere in the book are there the flourishes and self-referentiality which we associate with late medieval English authors who have had some contact with humanistic writing. Indeed, de Foxton appears to have been an author on a part time basis, as no other literary work by him is known to exist, and he seems to have given up literature immediately upon completing the LC. The practical and moral cast of the LC sits oddly with the extensive mythographic material and the mythographic illustrations of the De Foxton's attempts to imitate the style of classicizing and humanistic writers were sometimes plodding and dutiful.<sup>39</sup> as is clear from his reliance on florilegia, from his often wildly inaccurate attributions and quotations, and from the chiefly biblical and patristic rather than classical or humanistic nature of the majority of the citations themselves.

When all this is said, however, de Foxton still belongs, if marginally, to the newly emergent class of writers who hoped for a patron's favor, though the prologue's dedication of the LC--"to the glory and honor of our Lord Jesus Christ, of the blessed Virgin Mary and of all the saints"--as well as the obligatory request for the reader's forbearance at the end of the prologue, does not make this immediately clear. De Foxton asks for prayers and understanding:

Unde O vos profundi clerici et viri prudentes hunc librum futuro legentis non lingua detractet nec ydeotam balbutientem me subsannet, sed quod omissum est benigne corrigere caritative rogo studiatis, operi voluntatis instituentis compatientes. . . (fol. 1')

The initial dedication appears to be pro forma, for we find much the same sort of thing in the prologue to Somer's kalendar and almanach: "ad

\_

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> See John Block Friedman, "John de Foxton's Continuation of Ridwall's *Fulgentius Metaforalis*," *Studies in Iconography* 7-8(1981-2) pp. 65-79.

honorem dei et virginis gloriose necnon sanctorum confessorum." However, Somer immediately goes on to explain that he made the work "ad instanciam" of Joan, princess of Wales, and at the precept of Thomas Kingsbury, the Franciscan Provincial. So too, de Foxton's address to "profundi clerici et viri prudentes" sits ill with another phrase in the prologue, noting that the book was written "ad simpliciumque notitiam litteratorum" (fol. 1r). This could, of course refer to the Knaresborough branch of the Trinitarians, a small and unlearned order, but the work's rather theoretical nature, its willful obscurantism, and the magnificent mythological miniatures, make it unlikely that de Foxton could have intended the book directly for this house.

Elsewhere in the LC we see that perhaps the favor de Foxton hoped from his patron was preferment to a benefice, a not unnatural desire. Jo Ann Moran calculates that "by the time of the 1377 poll tax. . .the York diocese had an estimated population of 2,290 secular clergy, over 800 of whom were beneficed and approximately 1,500 of whom were not." Flashes here and there in the LC foreshadow the bitterness shown by William Dunbar in his well known petition poem to the King: "I wes in youthe, on nureice kne,/Cald dandillie, bischop, dandillie,/And quhone that age now dois me greif,/ A sempill vicar I can not be. . ." In the mythographic chapters of the LC, for example, in a discussion of Venus' sword shown in the accompanying illustration, the compiler in a satiric aside on prelatial shortcomings, may allude obliquely to his own feelings, as he fabricates an exemplum in the style of the Midrash on Genesis. 43

It is well said that Lamech had two wives, one young and one old, and the young one plucked all the white hairs from his head and the old one all the black hairs, and thus he was made totally bald. Such are today's

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> B L Royal 2.B.viii, fol. 1<sup>r</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Moran, *The Growth*, p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> W. Mackay Mackenzie ed., *The Poems of William Dunbar* (London, 1950) 11.60-64, p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> See on such pseudo-Midrashic fabrications, Beryl Smalley, English Friars and Antiquity in the Early Fourteenth Century (Oxford, 1960), especially pp. 230-239.

prelates, who heap up great wealth and bring magnates into their debt and give benefices which are the greater on account of familial relationships or large bribes, so much so that now ecclesiastical benefices have generally increased in size. And these can be compared to a dog with a huge bone in its mouth, because the greater it is, the harder it is to hold rightly, whereas that which is small is easy to maintain.

(C.82, pars 8, pars 9, fol. 54<sup>r</sup>)

Though my interpretation of the first part of this passage may at first seem over-ingenious, some years devoted to the study of the LC have shown me that it is hard to overestimate de Foxton's fondness for dark discourse. The Speculum Humanae Salvationis, a northern example of which I mentioned earlier, makes an elaborate analogy between Christ's whipping by Jews and Gentiles and the story of Lamech's being beaten and reviled by his two wives. Jesus' tormenters were prefigured in Ada and Zilla. Just as these women by blows and words harmed Lamech, so the Jews and Gentiles harmed Christ.<sup>44</sup> In the Devotio moderna tradition, which was well developed by the time of the LC's composition, one form of physical abuse Christ suffered at the hands of his tormentors was that of having his hair pulled out; as there are many examples of this in northern devotional literature and English art, 45 it is possible that de Foxton refers to his own long suffering without a benefice as in some way analogous to Christ's own suffering, and wishes the exemplum to serve as a pointed hint to his patron.

De Foxton's concluding remarks in the Prologue certainly imply patronage, though of what sort is not clear, for the topos of affected

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> J. Lutz and P. Perdrizet eds., *Speculum Humanae Salvationis* (Leipzig, 1907) Vol. I, p. 43, 11, 59-64.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Some especially macabre descriptions of Christ's depilation occur in J.A.W. Bennett ed., *Devotional Pieces in Verse and Prose* (Scottish Text Society 3rd Series XXIII: Edinburgh, 1955) p. 128, and for English art, see the leftmost panel of the Norwich Retable. A good photograph appears in Frank Kendon, *Mural Paintings in English Churches during the Middle Ages* (London, 1923) pl. vi and pp. 219-20. See also my forthcoming study, "Bald Jonah and the Exegesis of IV Kings 2:23." I am grateful to Father James Fanale for calling my attention to Kendon's reproduction of the Norwich panel.

modesty and the desire for correction were set parts of the address to the patron. Nor should we be put off by the desire that a plural readership forgive his rude style, correct the errors of his work, and see through to his good intentions. There could be many reasons why he would not address a patron directly.

Such petitionary addresses were commonly written by private chaplains who were picked by their protectors for their literary abilities. Karl Holzknecht notes that "the number of [literary] works written by private chaplains is enormous in the Middle Ages, and it is very likely when the lord shows some interest in letters he selected his clerk with some eye to literature." Well known examples of such chaplains offering philosophic or scientific works to a patron are those of Nicole Oresme and Jean Corbichon in the dedications of their translations of Aristotle's *Politics* and Bartholomaeus Anglicus' *De Proprietatibus Rerum*.

It is now time to offer a particular candidate as the patron of the LC. From internal and external evidence, the name which suggests itself is that of John Erghome, who was a member of the society of Austin friars at York and later Master Regent and Prior of the house in 1385, just at the most impressionable period of John de Foxton's intellectual development.

Erghome--the name was spelled as variously as Erghon, Ergon and Ergun--was the subject of an extensive study by Sister Helen M. Peck in 1930, and subsequent research by Aubrey Gwynn and Francis Roth has not added many new facts to what is known of his career. <sup>47</sup> Since I believe that he was not only John de Foxton's patron but was also a very important literary and intellectual influence on him, it seems well worth setting out these few facts--and some suppositions--about this fascinating 14th-century figure. John Erghome was born of an important family in the East

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Holzknecht. *Literary Patronage*, p. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> See Sister Helen M. Peck, "The Prophecy of John of Bridlington," Unpublished Dissertation, University of Chicago, 1930, pp. 31-42; Aubrey Gwynn, *The English Austin Friars in the Time of Wyclif* (Oxford, 1940) pp. 129-138; and Francis Roth, *The English Austin Friars* (N.Y., 1966) Vol. 1, pp. 408-413.

Riding of Yorkshire, <sup>48</sup> which probably took its name from the now depopulated village of Argam in the Dickering wapentake near Bridlington. The family can be traced back to the 12th century; by 1254 one of its members was a Sir William de Ergum, who held the office of Coroner of York and tax collector for the East Riding. By the 14th century the Erghomes had become important landowners in the area and associated with the families of Thomas of Lancaster, Humphrey de Bohun, the Percies and the Nevilles. Interestingly, one Ralph Erghome ca. 1357 was a Portioner in Osmotherly, the area from which de Foxton probably came.

The two most important members whose careers show the family's power in both secular and civil life, were also named William and Ralph. The former was tax collector for the East Riding in the late 14th century, Escheator of York, and Commissioner for William Neville, Sheriff of Yorkshire and Keeper of York Castle in 1381, while the latter--a doctor of canon and civil law--was a canon of York Cathedral in 1371, Chancellor of the household of John of Gaunt in 1372-77, Bishop of Salisbury and later of Bath and Wells in 1388, dying in 1400. (p.645) This connection with John of Gaunt was a fortunate one for the family, as several benefices were presented by him to Erghomes in the area of Bath and Wells. Yet another Ralph was Archdeacon of Dorset 1385-88, Taunton, 1391, and Canon and Precentor of Wells 1397, dying in 1410. (p.645) A less significant Robert (d. 1349) stayed home in Yorkshire as a rector of Scrayingham. (p.645)

In John Erghome's family then, we are looking at men deeply entrenched in the power structure of church and state. Their pattern was to move to power southward and westward, much as the LC itself moved from York to Dorsetshire for its illustrations, and then back to York again.

The Erghome of greatest interest here, however, was ordained acolyte

\_

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> On Argam, see VCH: Yorkshire, Vol. 2 pp. 6-8. The family was also important in the West Riding. The will of Sir Adam Erghome chaplain of Hemsworth in 1435 records a benefaction for clergeons at his funeral. See Moran, *The Growth*, p. 255, and Raine ed. *Testamenta*, Vol. 3, p. 423.

on March 9, 1353 by Thomas Hatfield, Bishop of Durham. 49 Thus he was probably born about 1334. By the time he went to Oxford in 1372--no Erghomes seem to have attended Cambridge--he had amassed a remarkably large personal library<sup>50</sup> which he gave to the Augustinian friars at York in 1372. Erghome is called doctor and magister in the convent library's list of these donations; the terms were often used interchangeably. 51 On May 25, 1385, he was licensed Master Regent and Prior of the house of Austin friars at York, and shortly after, was sent to Italy to be Regent of his order's Studium Curiae at Naples, a highly honorific position. He may also have been the John of England who joined the theological faculty at Bologna, perhaps as master, in 1380.52 The date of his death is unknown, but if my supposition of his patronage for the LC is correct, he must have been in a position to help John de Foxton to a benefice in 1406, though not neccessarily to receive the completed manuscript in 1408. Indeed, his death between 1406 and 1408, when he would have been about 74 years old, might explain the migration of the LC to the library of the Trinitarians at Knaresborough. Bale says Erghome was buried at York<sup>53</sup> but, as he was a friar, his will is not recorded.

John Erghome is best known for his commentary on a very popular collection of vaticinia extant in 37 manuscripts, relating to the reign of Edward III, and supposedly written by John of Bridlington. Composed between November 1362 and April 1364, the work was dedicated to

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Roth, *The English Austin Friars*, 1, p. 408. Another contemporary John Erghum was Prebendary of the church of Upway, Dorsetshire in 1392. See John Le Neve, *Fasti Ecclesiae Anglicanae 1300-1541*, Vol. VIII Bath and Wells Diocese, compiled by B. Jones (London, 1964) p. 51.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> See K. W. Humphreys, "The Library of John Erghome. . ." in *A Medieval Miscellany in Honour of Professor John le Patourel* (Leeds: Philosophical and Literary Society 18, no. 1, 1982) pp. 116-121.

<sup>51</sup> See H. Rashdall, The Universities of Europe in the Middle Ages (Oxford, 1895) 1, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> See Serafino Mazzetti, Memorie storiche sopra l'Università . . . di Bologna (Bologna, 1840) p. 297.

<sup>53</sup> John Bale, Scriptorvm Illustrium Maioris Brytanniae (Basle, 1557) Vol. 1, p. 623.

Erghome's own patron, the seventh Humphrey de Bohun.<sup>54</sup> Recent scholarship claims for Erghome the authorship of the poem as well as the commentary.<sup>55</sup>

Of special interest to us are those passages in which the author tells us his name and those in which he discusses hermetic techniques, a subject which profoundly interested him. Indeed, Bale, in his brief life of Erghome, mentions à propos of a sermon collection the Augustinian was supposed to have written, that the typological method of interpretation was his favorite(p. 623). Consider the sensibility exhibited in the following passage:

venerabili domino et mira magnitudine extollendo, temporali praedito potestate, scrutinio etiam excellenti Humfredo de Bohun. Dei gratia humilitatis servus, si super consequentiae notam caput miserationis velitis adjungere, nomen obscurum et obsequium salutare.<sup>56</sup>

The code by which Erghome hides his name is a witty one: that which indicates a consequence is, of course, ergo, and the head of mercy is its first letter, m, thus Ergom. Apparently, Erghome's method here had its

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> The Bohuns had long been close to the Augustinian order, building and later rebuilding their church in London. See John Stow, *Survey of London* (London, 1633) pp. 185-186 and *Annales* (London, 1631) p. 255. The Humphrey previous to Erghome's patron, (d. 1361) had employed the Austin friar John de Teye as his private "luminour." See Melville M. Bigelow, ed., "The Bohun Wills," *American Historical Review* 3(1896) pp. 414-435, 631-638, and more recently, Lucy Freeman Sandler, "A Note on the Illuminators of the Bohun Manuscripts," *Speculum* 60 (1985) pp. 364-372 who concludes that "the artist who played the leading role in the illustration of the Bohun manuscripts between ca. 1360 and ca. 1380 was the Austin friar John de Teye. . ." p. 371.

<sup>55</sup> For discussions of Erghome's connection with these vaticinia, see Paul Meyvaert, "John Erghome and the Vaticinium Roberti Bridlington," Speculum 41(1966) pp. 656-664; Michael Curley, "Versus Propheciales, Prophecia Johannis Bridlingtoniensis (The Prophecy of John of Bridlington), An Edition", Unpublished Dissertation, University of Chicago, 1973 and two later articles, "The Cloak of Anonymity and the Prophecy of John of Bridlington," Modern Philology 77(1980) pp. 361-369, and "Fifteenth-Century Glosses on The Prophecy of John of Bridlington: A Text, its Meaning and its Purpose," Mediaeval Studies 46(1984) pp. 321-339.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> The passage from the Bridlington commentary appears in Thomas Wright ed., *Political Poems and Songs Relating to English History* (Rolls Series 14, Rp. Millwood, N.Y., 1964) Vol. 1, p. 123.

roots in Scholastic disputation at Oxford.<sup>57</sup> We recall that among the requirements for the Bachelor's degree was that of delivering a sermon on the Sentences of Peter Lombard, which, since it was a sermon, had to have a theme drawn from scripture. As this was the candidate's first appearance before his teachers and peers, the cusom developed of making the theme contain a veiled reference to the author's name, which had the two-fold virtue of at once showing the candidate's rhetorical ingenuity and also of giving a mark of individuality to what must often have been a fairly mundane composition. Sometimes this took the form of stating an identity between a word in the theme and the Latin name of the speaker. For example, the Oxford Dominican Robert Holcot explains his own name in one of his lectures on Wisdom in Oxford, Balliol College MS 27. Playing on 2 Kings 22.2 and Canticles 2.14 he says that Robert means "strength" and Holcot is a "cote" in a "rock"; all this indicates that he finds his strength in God (fols. 3<sup>r</sup>-3<sup>v</sup>) and that he comes from the village of Holcot in Northhamptonshire. Trapp quotes an even more ingenious example also from England, where a contemporary of Holcot's, one Adam Godham, takes as his theme "Ista est lex Adam. Domine Deus 2 Reg. 7" which can be understood as "this is the writ of Adam, Lord God(ham) his second *lectura*, king 7 or the seventh year of Edward III, 1334."(p.271).

After the letter dedicatory to Humphrey, Erghome shows his fondness for these mannerisms of his schooldays, for in his second preamble to the commentary itself, he gives ten methods for creating obscure prophetic utterance. A number of these have to do with the changes it is possible to make on a name--as Erghome makes on his own--for purposes of concealment. For example, one can give to men the names of animals with which they have something in common, or one can identify a person by some aspect of his surname, such as referring to Lord Percy as "Penetrans." Erghome's "octava occultatio" consists in cutting up the name and placing a distractor word or words between the two parts. Thus Canterbury or in Latin Cantuarie, can be rendered as "cantu cantabit ariae plebs." We may

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Damasus Trapp, "Augustinian Theology of the 14th Century: Notes on Editions, Marginalia, Opinions and Book-lore," *Augustiniana* 6(1956) pp. 269-272.

conclude from de Foxton's own attempt to conceal his name at the end of the prologue to the LC by the cryptogram "fortissime in Xristo tonante," that he knew and used Erghome's dedication and second preamble to the vaticinia, for the technique seems to correspond best to Erghome's suggestion that one "ponit enim aliquas syllabas unius dictionis primo, postea ponit aliam dictionem inter illas syllabas et alias syllabas ejusdem dictionis" (p. 127).

The use of such codes to conceal the writer's name from the casual reader seems to have been an affectation among Augustinian friar authors throughout England. For example, two of Erghome's near contemporaries, Radulphus de Marham and Osbert Bokenham practiced the same obscurantism we saw in Erghome's commentary.

Radulphus compiled a very elaborate biblical history in five books, *Manipulus Chronicorum*, of which two copies are extant.<sup>58</sup> Both may have been presentation copies on the model of the multiple presentation copies made by the Austin author and "publisher" John Capgrave.<sup>59</sup> Radulphus appears to have come from the East Anglian town of Marham, and to have been active in the 1380's as a cellarer of the Austin house at Norwich. He makes a code from the capital letters of the first lines of his prologue. I have emphasized the letters in question:

Fratribus Religiosis Animo Tenentibus Ecclesie Ritum Regularem Augustini, Dogmatis Ueritatis Luce Fulgidis. Ueram Salutem. De Excidio Mundi Antiquorum Regnorum Hic Animadvertite Manipulum Chronicorum...

From this we learn his order, his name and the title of his book.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> These are BN Lat. 4928 and Gonville and Caius College, Cambridge, MS 26, imperfect. On Radulphus, see Francis Roth, *The English Austin Friars*, (N.Y., 1966) Vol. 1, pp. 382-386.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> See Peter J. Lucas, "John Capgrave, O.S.A. (1393-1464), Scribe and 'Publisher,' "
Transactions of the Cambridge Bibliographical Society 5(1969) pp. 1-35. The remark J. Fredeman, "The Life of John Capgrave, OESA (1393-1464)," Augustiniana 29(1979) p. 223, makes about Capgrave may also have applied to Radulphus de Marham, "patrons normally paid for the elaborate dedication copies of manuscripts, and those who received Capgrave's may well have done so too, especially since books made in the convent scriptorium, as his were, were not to be alienated unless they were sold with special permission."

A somewhat similar system is used by Osbern Bokenham for reasons of modesty in his *Mappula Angliae*, an epitome of geographical and historical lore taken from Higden's *Polychronicon*. At the end of the *Mappula* we find the customary topos of affected modesty:

I. . .desire to be holdyn neythur auctour. . .ne wylle aske no more but to byn holdyn oonly the pore compilatour. . .sauf also pe connexiouns of pe chapitours, whose capitall lettyrs expressyn the compilatours name. 60

By omitting the first letter, the 17 initials of the chapters of this little work spell Osbernus Bokenham.

Though it is unlikely that John de Foxton was an Augustinian friar, it is clear from the external evidence given above, that he imitated some of the literary practices of older Austin writers. Internal evidence also links the LC and its compiler with Erghome. As I mentioned earlier, the name E(r)gome is written in a current hand in the margin of folio 19<sup>v</sup> opposite a set of "versus de bissexto, pasche, et dominicalibus." The name is very faint and the letters can most easily be read by ultraviolet light.

These nonsense verses are an aid to holding in mind the sequence of dominical letters--ABCDEFG--used in medieval "perpetual" kalendars to indicate the days of the month on which Sundays will fall in any given year, as well as the pairings that show bissextile or leap years, which have two dominical letters, one for Sundays in January and February, and the other for the rest of the year. Dominical letters also enable one to find, in charts of paschal moons such as those in the almanach which precedes the LC in the codex, the date for Easter in a given year.

The Table of Contents--obviously drawn up after the LC was completed--lists these verses; they are not, however, rubricated in the text. In fact, the appearance of folio 19<sup>v</sup> suggests that the poem may now occupy a blank space originally intended for a diagram, a miniature or portion of text never completed. Several features of the page suggest this

<sup>60</sup> C. Horstmann ed., "Mappula Angliae, von Osbern Bokenham," Englische Studien 10(1886) pp. 1-34. This author is discussed by Roth, The English Austin Friars, Vol. 1, p. 423.

view. For example, the verses are awkwardly spaced at their introduction half way down the left hand column and the writing is slightly skewed, while the lines are not spaced so as to occupy the entire right hand column, leaving a one-line space at the bottom. So too, the use of a two-line initial to open the couplet about short, pale and red haired men at the end of the material on physiognomy seems odd; as such initials always open chapters, its presence violates the hierarchy of letter sizes in the codex as well as unbalancing the page aesthetically.

As can be seen by turning to folio 19<sup>v</sup>, p.97, in the first line, the letters written above the words, A.G.F and so on are dominical letters for "common" years and the pair ED are bissextile letters. The first letter, A, written over "Zelus", helps us to date the verses, and by extrapolation, to have some idea of how long the compiler worked on the LC. "A" years around the time of the LC's probable dates of composition were 1385, 1391 and 1402. Only 1385, however, works out as the starting year for the poem because the other dates do not correlate with the over-written sequence of letters for common and leap years. G was the letter for 1386, F for 1387 and ED the bissextile pair for the leap year 1388. The first vowel within each word, moreover, enables the user to know the dates of all the Easter Sundays falling within the next 247 years up to 1632. Reckoning from the feast of St. Benedict on March 21--the key is given at lines 60 and 94 in the words "benedic" and "benedicamus"--there are a possible 35 days on which Easter Sunday may fall. The vowel A indicates the first Sunday after March 21, E the second, I the third and so forth for each year. Thus the first vowel in "Zelus," E, tells us that for the year 1385 the paschal letter was E and that Easter was on April 2 while in 1632 it would fall on April 1 or I(Y).

Though these ingenious verses were presumably popular enough to be readily usable without accompanying instructions, 61 I have found only

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> A somewhat similar set of verses with an accompanying explanation may be found in Aberdeen University Library MS 123, fols. 155<sup>r</sup>-158<sup>v</sup>. There are 84 verses arranged in triplets of 19 words equivalent to the 19 years of the metonic cycle. The verses contain 532 words, each covering one year, and each triplet is made up of words containing dominical and bissextile letters "Dic cupiendi bidens agens fugit edita degens" D C B AG F E D DE for its metonic cycle, so that there is no need to have these letters overwritten.

two other examples of them, both from Yorkshire manuscripts, in an examination of many kalendars and almanachs. One appears in a manuale dated 1403, now Harvard University MS Widener 1, and the other from Leeds University Library MS Ripon Cathedral 8, a psalter dated 1418.<sup>62</sup> There the poems have brief explanatory incipits as well as other matter helpful in interpretation.

The placement of these verses about a quarter of the way through the LC suggests that de Foxton had probably started the compilation well before his ordination in 1388 and that he may have been as young as sixteen at the time this material was copied on to folio 19°. As we will see shortly, a considerable portion of the work must have been completed by 1396 because of a source to which de Foxton had access. Certainly, the compiler's interest in hermeticism, codes and cipher alphabets would be in keeping with the interests of a young man. In any case, the name on folio 19° indicates that the Erghome de Foxton connection existed from an early period in the compiler's life.

But what of the form of this name? Did Erghome write it in the margin? Or was it the work of de Foxton? The evidence slightly favors de Foxton, though the missing r does not militate against the older man's having written the name there because we have already seen his fondness for dismembering his own name. An earlier collection of vaticinia Erghome presented to a member of the Bohun family, which has not survived, is mentioned by Bale. Its first book began "Ego Augustinianensium minimus . . ." (1. 623) The first and last words are enough like the code of the Bridlington vaticinia and the somewhat truncated name in the margin to account for the missing r in the inscription, and follow Erghome's

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> The verses occur on folios 7<sup>r</sup>-8<sup>v</sup> of the former and folios 3<sup>r</sup>-5<sup>v</sup> of the latter. On Widener MS 1 see the brief description by Roger S. Wieck ed., *Late Medieval and Renaissance Illuminated Manuscripts 1350-1525 in the Houghton Library* (Cambridge, Mass., 1983) fig. 140 and p. 137. The explanatory rubric in MS Ripon Cathedral 8 reads "Nota quod ista tabula pasche incipit anno domini 1418 videlicet quod hec dictio Evam (i.e., a B year) desinat anno predicto xviii, et hec dictio querere (i.e., an A year) anno xix et sic de silibus simile dandis indictionem et ordinatis M. Mars pascha facit, Aprilis continet alpha, Marcius ascendit, Aprilis flectit ab alto."

prescriptions for using a distractor syllable or word between two key parts of a name. If we remove Augustinianensium we are left with "Ego . . . m . . . ".

Yet it must be admitted that a name written casually at a slant in the margin hardly seems consonant with the patronage or ownership of what was to be an expensive and carefully prepared book. Nor does it agree with what is known of Erghome's own practice, for he liked to put his name in books or have it written in them by someone else. Some of his books still survive, and in every case the ex libris formula is the same. For example, BL Cotton Vespasian B. xxii, a miscellany of classical and medieval poetry, contains the inscription "liber fratris Johannis de Erghom in quo subscriptum continentur." His books, moreover, were quite handsome ones, obviously chosen as much for their appearance and decoration as for the interest of their contents. They suggest a combination of bibliophilia and reverence for classical and humanistic learning which the Prior may have picked up on his Italian travels. Thus it seems likely that Erghome would have indicated his ownership of the LC in a more formal way.

But if we suppose that Erghome died between 1406 and 1408 and so never actually received the codex, many things about the work become somewhat clearer. Throughout the LC there are guide words to enable an illustrator to do his work. This holds true even for the full page portraits of the planets. Since folio 19<sup>v</sup> was partly blank and then filled in somewhat hastily, it is possible the faint word Egome was de Foxton's coded guide word-later partially erased--for either a portrait of the patron or perhaps some piece of text praising him. The year 1385 is, of course, that in which Erghome was made Regent and Prior of the York house and it might have seemed a bit of harmless flattery to commemorate the event by starting the Easter poem from it. Erghome's death before his enjoyment of the LC could have then prevented his normal ex libris formula from appearing in the work.

\_

<sup>63</sup> Other MSS with Erghome's ex libris are BL Royal 8 B.xix; London, College of Arms Arundel 6; St. John's College, Oxford, MS 150; and former Yale University MS Marston 206, sold in 1961 and whose present whereabouts are unknown.

We may now draw some tentative conclusions about the connection of Erghome and de Foxton. It can be seen that the older man's interests, in so far as they may be deduced from his library, are reflected in the LC's content, appearance and deliberate obscurantism to a remarkable degree. The LC's patron obviously had a strong desire for mythological learning and art work of the sort we associate with humanistic circles in the south of England, though this desire was somewhat at odds with the intellectual equipment and sensibility of the compiler. The patron also felt the need for illustrations by a highly sophisticated southern English atelier, while preferring to have the book written in the north, and he apparently had the personal influence and wealth to acquire these from the hand of a painter whose known output was for magnates of the church and for nobility. 64

That the patron did not regard the LC as his only or most important book is evident from his failure to catch or correct the occasional repetitions or duplications of texts within it. Perhaps the most striking example of this is the repetition verbatim of a lengthy question on tides from the phlebotomy tables in a series of scientific questions in C. 94 where the scribe even repeated the original distinction number. It is possible that Erghome had several projects on the order of the LC underway at once and had not the time or capacity--if we consider his probable age in 1408--to oversee them carefully.

Erghome was certainly of the social stature, wealth and familial connections necessary to influence presentation to a benefice for his compiler as a reward.<sup>66</sup> We have already mentioned two important ecclesiastical

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> See generally J.J.G. Alexander, "Painting and Manuscript Illumination for Royal Patrons in the Later Middle Ages," in V.J. Scattergood and J.W. Sherborne eds., *English Court Culture in the Later Middle Ages* (London, 1983) pp. 141-162.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> So too, in Chapter 18, d. 6, de Foxton quotes some material on diet from the "Letter of Aristotle to Alexander" in the *Secreta Secretorum* and then, apparently forgetting that he had done so, in Chapter 97, d. 9 repeated this material in a far longer extract from the same work.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> A remark in the commentary on the vaticinia also shows us that Erghome was strongly interested in the question of secular patronage and the way friars could influence it. His commentary offers among other interpretations of the line "ecclesiae patres solvent hoc tempore fratres" the notion that the mendicants will receive benefices and lands from pious

figures among his relatives: Ralph Erghome, Bishop of Bath and Wells(d. 1400) and another of that name, Precentor of Wells(d. 1410)<sup>67</sup> Erghome's influence may also have been directed at the Neville family, a member of which figures in two different presentations to benefices during de Foxton's ecclesiastical career. Robert Neville (1404-1457) was Bishop of Salisbury and Durham during the time that the Prior and chapter of Durham held the right of presentation to Fishlake vicarage. He was also Prebendary of Laughton-en-le Morthen.

Apparently, de Foxton had access to the Durham Library. Among the books used in the LC's creation was what is now BL Arundel 507, a collection of works by Yorkshire authors and of the rites of Durham. One item in the manuscript is a group of Latin epigrams<sup>68</sup> made by Richard de Segbruck, a *feretrarius* or keeper of the shrine of St. Cuthbert at Durham. Though the verses gathered by Segbruck occur in various other anthologies of proverbial poetry, only in Arundel 507 do we find all the examples quoted by John de Foxton in the LC. Segbruck died in 1396, and his collection must have been made shortly before that time.<sup>69</sup> As it was intended

magnates and so will no longer have to beg, because they will command the livings of churches. Wright, *Political Poems*, Vol. I, p. 210 "vel tunc temporis propter penuriam saecularium recipient fratres ab ecclesia Romana praebendas et dignitates ecclesiae et terras a dominis devotis, sicut nunc faciunt monachi..."

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> For the careers of these two men, see Le Neve, Fasti, VIII, Bath and Wells, pp. 2, 7, 16, 61; III, Salisbury Diecese, pp. 1, 7; F. W. Weaver ed., Somerset Medieval Wills 1385-1500 (London: Somerset Record Society Publications XVI, 1902); and John Collinson, The History and Antiquities of the County of Somerset 3 Vols. (Bath, 1791). An interesting example of Erghome's ecclesiastical patronage can be seen in the collation of a Peter de Erghum to the Prebend of Yetminster by Bishop Ralph Erghome in 1386, Le Neve, Fasti, III, p. 102. The register of Bishop Ralph Erghome during his tenure of the seat at Salisbury is housed in the Salisbury Diocesan Registry, and at Bath and Wells in the Public Records Office of Trowbridge, Wiltshire.

<sup>68 58.</sup> See C. Horstmann, ed., Yorkshire Writers (London, 1895) Vol. 1, pp. 421-435.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> See J.T. Fowler ed., Extracts from the Account Rolls of the Abbey of Durham (Surtees Society 100, Durham, 1899) pp. 424, 425 and R.B. Dobson, Durham Priory, 1400-1450 (Cambridge, Eng., 1973) pp. 69, and 377 on de Segbruck's career. See also A.J. Piper, "The Libraries of the Monks of Durham" in Malcolm Parkes and Andrew Watson eds., Medieval Scribes, Manuscripts & Libraries: Essays Presented to N.R. Ker (London, 1978) pp. 213-249.

for the monks of Durham, we may presume that de Foxton consulted it at their library or possibly borrowed it, though that is less likely. The use of Arundel 507 also indicates that a good portion of the LC was finished--or that the compiler made very extensive notes for it--before 1396, because the first of the epigrams occurs in Chapter 44, fol. 19° and the last in Chapter 98, virtually at the end.

If Erghome was the LC's patron and exercised influence with a Neville to have de Foxton preferred to Fishlake, certain facts in the compiler's ecclesiastical career come into focus. Possibly through Erghome's influence, de Foxton became a household chaplain for a member of the Neville family. Such a connection would help to explain the apparent drop in income from the Fishlake to the Laughton exchange and also the later resignation from Dinnington. In the first case, the prebendary may have been influenced by a family member to present someone else to the Prior of Durham and made a private cash settlement with de Foxton in order to free the vicarage. In the second case, a Neville may have taken de Foxton, now an elderly man by medieval standards, back into his household as a private chaplain.

#### The Sources

The sources of the LC show us something of the literary and scientific interests of a 15th-century Yorkshireman and give us information about the way he made his compilation. The main sources are these. The first twenty-eight chapters, roughly those dealing with the elements, meteorology and health, particularly diet and obstetrics, are taken verbatim from the *De Naturis Rerum* of the Flemish Dominican, Thomas of Cantimpré, an encyclopedia in twenty books, compiled about 1240. This work was

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> See Halcrow, "The Social Position," Appendix II, items 67, 68, 69, 71 for examples of Neville manipulations.

extremely popular--about 150 manuscripts still survive<sup>71</sup> --and it formed the basis for an even larger encyclopedia, the *Speculum Naturale* of Vincent of Beauvais, though only a few citations from that work appear in the LC. The *De Naturis Rerum* was more popular on the continent than in England; a copy of the nineteen-book version, however, did exist at the Cistercian abbey of Sawley about 60 miles from York.<sup>72</sup> De Foxton returned to Thomas of Cantimpré in the mythographic chapters of the LC, using portions of the Dominican's discussion of the individual planets. Nowhere, however, does he allude to Thomas by name, and he may not have known who the author of the work was. Thomas appended extensive *moralitates* to the natural history of the *De Naturis Rerum*, and de Foxton has in every case eliminated these in his citations, perhaps because he envisaged his work as a scientific treatise.

A philosophical writer from whom de Foxton borrowed extensively, especially for information about mythology and pagan antiquity, is William of Conches (1080-1154), who wrote commentaries on Boethius' Consolation of Philosophy<sup>73</sup> and the Timaeus of Plato, as well as a treatise on cosmology, the De Philosophia Mundi. Though William is also never mentioned by name, portions of his Boethius and Plato commentaries appear in the LC, complete with lemmata from the authors, in what are occasionally awkward graftings, while the De Philosophia Mundi provides much scientific information.

Midway through the LC, de Foxton incorporates extensive scientific material drawn from the Questions of Craton, which make up part of the

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> See John Block Friedman ed., "Thomas of Cantimpré *De Naturis Rerum*, Prologue, Book III, and Book XIX," in *Cahiers d'études Médiévales 2: la Science de la Nature: théories et pratiques* (Paris and Montreal, 1974) pp. 105-117 on this author, as well as the excellent earlier study by Christian Hünemörder, "Die Bedeutung und Arbeitsweise des Thomas von Cantimpré und sein Beitrag zur Naturkunde des Mittelalters," *Medizinhistorisches Journal* 3(1968) pp. 345-357.

<sup>72</sup> This manuscript is now BL Royal 12.F.vi.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> See generally Jacqueline Beaumont, "The Latin Tradition of the *De Consolatione Philosophiae*," in Margaret Gibson ed., *Boethius*, *his Life*, *Thought and Influence* (Oxford, 1981) pp. 278-305 for a discussion of William's commentary.

pseudo-Boethian Disciplina Scolarium.<sup>74</sup> Craton is an imaginary ancient magus who taught natural science by having the lessons inscribed in bands on a semi-circular chair which his students studied as he questioned them from it. The first semi-circle contained questions on cosmography, the second on astrology and meteorology, and the third on natural history. De Foxton alludes to Craton at one point and uses a version of the Questions accompanied by a commentary.

The last portion of the LC (chapters 99-104) is devoted to universal history, most of which our author took from a set of folding parchment historical tables once in York Minster. As I have discussed de Foxton's use of these tables elsewhere, 75 suffice it to note here that they cover world history beginning with the creation and concentrating on ecclesiastical history, with an emphasis on northern English events and figures. Made in 1377, they hung in the Minster as a source of instruction to pilgrims and visitors until they were taken down by reformers in 1534. 76

Of classical and late antique writers, de Foxton cites Virgil, Ovid, Horace, Juvenal, Seneca and psuedo-Seneca, Cato and the pseudo-Cato's *Distichs*, as well as Boethius and Martianus Capella. Christian poets used are Prudentius and Sedulius. Though de Foxton quotes a good deal of poetry, he does not show a strong feeling for verse and does not revel in his citations from classical authors; poetry is used more often illustratively than to sharpen a point. It is possible that much of his poetic borrowing was from florilegia rather than from first-hand acquaintance.

There is a considerable amount of patristic citation, especially from Augustine's genuine and spurious works, Gregory's *Moralia*, Chrysostom,

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> See Olga Weijers ed., *Pseudo-Boèce De disciplina scolarium* (Leiden and Cologne, 1976).

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> See John Block Friedman, "John Siferwas and the Mythological Illustrations in the *Liber cosmographiae* of John de Foxton," *Speculum* 58(1983) pp. 391-418.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> See R. Barrie Dobson, "The Later Middle Ages. 1215-1500," in G.E. Aylmer and Reginald Cant, eds., A History of York Minster (Oxford, 1979) p. 108, n.227, who dismisses the long standing connection of these tables with the vicars choral made by Frederick Harrison, Life in a Medieval College: The Story of the Vicars Choral of York Minster (London, 1952), pp. 65-66, and J.S. Purvis, "The Tables of the Vicars Choral," The Yorkshire Archaeological Journal 41(1966), pp. 741-748.

Jerome's letters, Cyprian, Ambrose, pseudo-Leo the Great, Isidore of Seville and Bede. Of later writers he is fond of Honorius, Anselm of Laon's Glossa Ordinaria, Bernard, Alan of Lille, Albert the Great, Peter Comestor, Peter of Riga, Ulrich of Strassburg and Latin versions of Moses Maimonides, and the Secreta Secretorum. The inexactitude of many of these citations suggests that de Foxton was quoting from memory, or, more likely, from florilegia or other types of analyzed collections made for the use of preachers.

As an example of what I mean, let us consider chapter 74, pars 4, which deals with the headache felt--and illustrated as a pained expression in the accompanying miniature--by the planetary god Mars, who is allegorically interpreted as Fortitude. The moral interpretation of this particular attribute of Mars is that pain and trouble revivify, and de Foxton offers a caetena of biblical and patristic quotations on this subject introduced by "unde." for instance "unde etiam Jeronimus ait quanto in virtutibus crescimus, tanto amplius timere debemus ne de sublimiori corruamus' " (C.74, pars 4, fol. 46<sup>v</sup>). Though this certainly sounds like something Jerome would say, he does not, in fact, say it. The passage is made up of two distinct quotations melded together, one, indeed, from Jerome and the other from Gregory's Moralia. De Foxton's quotation paraphrases the thought rather than renders the words of these authors. Gregory had actually said "quia extollendo se de suis meritis, inde in ima deterius corruit," so that only "corruit" verbally links his remark to de Foxton's citation, while Jerome had said in commenting on Ezechiel, "quanto aliis major es, et abundantior divitiis, tanto ad inferiora loca detraheris," where the only verbal link is the common construction "quanto. . .tanto." The very popular commentary on scripture by the 13th-century Dominican Hugh of St. Cher, 78 however, contains the passages from Gregory and Jerome side by side, and, as this was a very well indexed collection, it is possible that

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> On this formula, see Lynn Thorndike, "Unde Versus," *Traditio* 11(1955) pp. 163-193.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> See generally Colman Jerman, O.P., "Hugh of St. Cher," *Dominicana* 44(1959) pp. 338-347.

de Foxton found the quotation through the index, either in the incorrect form in which he used it, or perhaps in two parts, which through inattention he made into a single quotation.

Introduction

It is probably no accident that most of these patchwork and misattributed quotations occur in the portion of the LC in which de Foxton was trying to rival the extensive classical and patristic learning of the Fulgentius Metaforalis, from which he took much of his mythography. As I have discussed the chapters of the LC written in imitation of the style of the Fulgentius Metaforalis elsewhere, 79 it need only be said here that the Fulgentius Metaforalis was composed about 1330 by John Ridwall, an Oxford Franciscan, as a treatise on mythology for the use of preachers with humanistic interests, 80 and it looked from a late medieval standpoint at the fables collected in the Mythologiae of Fulgentius, a Latin author active at the end of the 5th or the beginning of the 6th century AD. Fulgentius had developed in these legends physical and moral allegories that were extremely influential during the high Middle Ages. As Ridwall was chiefly interested in myth and de Foxton in cosmography, especially the power of the planets over human destiny and physical disposition, not all of the Fulgentius Metaforalis was immediately useful to him because it dealt with only two gods who were also planets, Saturn and Jupiter, whereas de Foxton wished to treat all seven planets. He simply continued the style and substance of Ridwall's work in five sections on the gods Ridwall did not discuss, and used Ridwall's material and his own continuation as the basis for the seven

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> See Friedman, "John de Foxton's Continuation," pp. 69-73.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> See Judson B. Allen, "Commentary as Criticism: The Text, Influence and Literary Theory of the Fulgentius Metaphored of John Ridwall," in P. Tuynman et al., eds., Acta Conventus Neo-Latini Amstelodamensis (Munich, 1979) pp. 25-47; Smalley, English Friars, pp. 109-114; and Hans Liebeschütz, ed., Fulgentius Metaforalis (Leipzig and Berlin, 1926). Apparently a copy of the Fulgentius Metaforalis had been available to York Austins for quite a long time. John Waldeby, 1315-1372, one of the most famous Austin preachers applied some of the same material from Ridwall to Venus in a sermon on the Christian ideal of charity which John de Foxton had used in his portrait of Jupiter, C. 65,d.1 as an illustration of that virtue. For the Austin's text see M.J. Morrin, John Waldeby, O.S.A. English Augustianian Preacher and Writer (Rome, 1975) pp. 57-58. He may well have used Erghome's copy of Ridwall mentioned in the Austin library catalogue.

magnificent miniatures of the planetary gods. Ridwall's learning, however, he could not match, and in his efforts to do so he seems to have been led into a hasty and careless use of florilegia in an effort to ornament his material on the five gods with suitable citations from patristic sources.

Another source rivaling the Fulgentius Metaforalis in importance was the Secretum Philosophorum, a little known and extremely interesting work, composed in the third quarter of the thirteenth century. The Secretum is an experimental treatise in seven "books," each relating to one of the liberal arts. 81 In spite of its imposing title it is in large measure a collection of parlor games and technical recipes, 82 often of a sort that would have been attractive to Panurge, who employs a number of the same kinds of pranks. De Foxton, however, seems to have been drawn to it more by its hermetic cast than by its humor. He used lengthy citations from it in the astronomical portions of the LC, and it is honored by the sole commendation he gives to any of the books used in his compilation. He praised the Secretum for its dark or oblique mode of presentation: "quia magna eruditio semper in figurativis scriptionibus et locutionibus inventa ac ostenta est, et quia nonulli rudes et indocti videntes Secreta Philosophorum citius detractant et scandalizant ea quam inde virtutes cumulant" (C.53, fol. 25<sup>v</sup>). His defense of this book suggests, I think, that it meant more to

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> See on this work, D.W. Singer, A Catalogue of Latin and Vernacular Alchemical Manuscripts in Great Britain and Ireland (Brussels, 1928-1931) Vol. 2, item 1078, pp. 722-724 and Lynn Thorndike, A History of Magic and Experimental Science (N.Y., 1923) Vol. 2, pp. 788-91, 811-812. Without much evidence, M.R. James, Lists of Manuscripts Formerly Owned by Dr. John Dee, with Preface and Identification (Oxford, 1921) believes Trinity College, Cambridge MS 0.7.23 is the example of this work mentioned in the York Austins' library catalogue.

<sup>82</sup> On this kind of literature generally, see Claudia Kren ed., Medieval Science and Technology: A Selected Annotated Bibliography (Garland: N.Y., 1985); William Eamon ed., Studies on Medieval Fachliteratur (Scripta: Medieval and Renaissance Studies 6, Brussels, 1982); A. Zimmerman, Methoden im Wissenschaft und Kunst des Mittelalters (Berlin, 1970); H. Roosen-Runge, "Farben-und Malrezepte in frümittelalterlichen technologischen Handschriften," in E. Ploss et al., eds., Alchemia: Ideologie und Technologie (Munich, 1970); and W.C. Crossgrove, "The Forms of Medieval Technical Literature: Some Suggestions for Further Work," Jahrbuch für Internationale Germanistik 3(1971) pp. 13-21.

him than just another source to pillage and is one of the few personal touches in the LC.

Both the Fulgentius Metaforalis and the Secretum Philosophorum, as well as the great majority of de Foxton's other sources, were to be found in the Augustinian friars' library at York, which had the richest collection of books in the north, to judge by the late 14th-century catalogue of its holdings. It contained 646 volumes incorporating 2100 separate works, many of which, like the text of Moses Maimonides used by de Foxton, were extremely rare or unusual in England at the time. As a point of comparison, the Oxford University library in 1424, as distinct from the individual colleges, owned 122 books. 84

### A Possible Austin Scriptorium

Though the story of the Austin friars in England is well known through the work of Father Roth, it should be mentioned that some of this order's peculiarities make the presence in their library of a secular cleric like John de Foxton as puzzling as his evident intellectual sympathy with contemporary Austin literary works and literary affectations.

The Austins had come to England in 1249; their ideal was retreat from the world to obtain union with God. To this end they were organized into houses ruled by Priors, and these houses were like those of the other mendicant orders, defined by "limits," as we recall from Chaucer's friar Huberd, "a worthy lymitour." The Yorkshire limit contained seven Austin friaries. Generally the house consisted of a series of individual buildings around a central courtyard, the whole surrounded by high walls. On

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> M.R. James ed., "The Catalogue of the Library of the Augustinian Friars at York," in Fasciculus Ioanni Willis Clark Dicatus (Cambridge, England, 1909) pp. 2-96. For recent discussions of this library, see J.G. Stobba, "The Medieval Augustinian Library of York," The Tagastan 21 (1959) pp. 82-89; Roth, The English Austin Friars Vol. 1, pp. 369-413, and Jo Ann H. Moran, Education and Learning in the City of York 1300-1560, (Borthwick Papers 55, York, 1979) pp. 26-28.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> F. Wormald and C.E. Wright, *The English Library before 1700* (London, 1958) p. 213.

the analogy of the separate library buildings of the Austins in London, it is possible that something similar existed at York to contain the large number of books there, though usually the library was in the choir or dormitory. The York house existed as early as 1278 and stood on the Ouse near Ouse Bridge. The present site is occupied by the Congregational Church and Lendal post office. Austin libraries were not easily accessible to outsiders, if we can judge from the regulations from the library of the Austin Studium at Cambridge in 1438:

No one is to loan or sell. . .a key [to the library] to a secular or to admit a non-Augustinian to the library to read or write there or do anything else unless he stays with him or has someone else to watch over him. 86

Moreover, according to a 14th-century letter of William of Cremona, Prior General of the order, the loaning of Austin books to laymen or non-Augustinians was frowned upon<sup>87</sup> and, as was the case with most monastic libraries, substantial pledges would have been required by the librarian, pledges which a man who used as many Austin books as did John de Foxton, would have had trouble giving.<sup>88</sup>

More than the other mendicant orders, the Augustinians were noted for making books for their own use<sup>89</sup> and, as we shall see, for semi-commercial book production. The greatest evidence for Augustinian scribal activity comes from the German house at Windsheim, from which many 14th- and 15th-century codices written there and containing the

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Roth, The English Austin Friars, Vol. 1, pp. 235-236, and K.W. Humphreys, The Book Provisions of the Medieval Friars, 1215-1400 (Amsterdam, 1964) pp. 119-122.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> See Analecta Augustiniana 23(1955) p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Analecta Augustiniana 4(1936) p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Cecil Roth, "Pledging a Book in Medieval England," *The Library* 5th Series, 19(1964) pp. 196-200.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> For an idea of the vast literary production of the order during the late Middle Ages, see Adolar Zumkeller, *Manuskripte von Werken der Autoren des Augustiner Ermitenordens in mitteleuropäischen Bibliotheken* (Würzburg, 1966); G. Lamping, *Die Bibliothek der freien Reichstadt Windsheim* (Bad Windsheim, 1966); and David Gutiérrez, "Ermites de Saint-Augustin," *Dictionnaire de Spiritualise* (Paris, 1960), Vol. 4, 983-1018.

names of their Austin scribes, rubricators and correctors still survive. One popular activity was the making of analytic *tabulae* allowing a person to locate apposite quotations quickly:

explicit Margarita Decretorum. . .iste liber scriptus est per fratrem Johannem Gazelsmid. . .anno domini 1407. . .Paupertatis onus quo gravior pondere minuo praesens opus vili complere papiro. $^{90}$ 

A collection of the sermons of Henry of Frimaria with similar tabulae tells us that "frater Pertholdus Remlink rubricavit istum libellum anno domini 1380," while in the colophon to the sermons of Nicholas d'Asculo we learn that "finitus est liber iste. . .et comparatus est per venerabilem fratrem Johannem Eusenmulner," who was Prior of the house at the book's completion in 1424. Unfortunately, there is less information available about such practices among the English Austins, since far fewer of their books survive, but the library catalogue of the York house shows that the astronomer Richard de Thorpe also served as a scribe, copying out extracts from the Postilla of Nicholas of Lyra for the use of his brothers. <sup>93</sup>

There seems, however, to have been an equal employment of secular

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> Cited by Erich Stahleder, Die Handschriften der Augustiner-eremiten und Weltgeistlichen in der ehemaligen reichsstadt Windsheim (Würzburg, 1963), item 781, p. 132.

<sup>91</sup> Stahleder, Die Handschriften, item 55, p. 95.

<sup>92</sup> Stahleder, Die Handschriften, item 70, p. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> James, "The Catalogue," item 51, p. 22. It was customary for Austins studying away from home to earn part of their keep by the copying of manuscripts. Another York Austin, Thomas de Cliffton (ordination records in BIHR Reg. 12, fols. 131 and 137) wrote various secular books for pay for the Vallombrosans while at the Augustinian Studium in Florence, c.1395. See Roberto Weiss, "An English Augustinian in Late Fourteenth-Century Florence," English Miscellany 9(1958) pp. 13-22. Manuscripts for the Augustinian house at Tolouse bear the following colophons "scripta per manum fratris Stephani de Villa, ordinis sancti Augustini, conventus Montisflanquini, tempore quo fuit studens Perusii in Lombardia sive in Tussia, anno domini 1333," "explicit liber sententiarum domini Egidii de Roma. . .quem scribi fecit Tholose. . .dominus Petrus de Vena. . .prior generalis tocius sacre religionis antedicte fratrum heremitarum sancti Augustini; quem scripsit frater Hermannus Georgii de Trajecto, alias de Ardenna, provincie Colonio, ordinis antedicti, dum erat studens Tholose. ..anno domini 1417." See David Gutiérrez, "De Antiquis Ordinis Eremitarum S. Augustini Bibliothecis," Analecta Augustiniana 23(1954) pp. 315, 316.

and amateur scribes. <sup>94</sup> And certainly, one avenue John de Foxton would have had to the books and to the library of the York Austins, as well as to the intellectual life of the house, was through the craft of scribe. As early as 1290, the Chapter General at Ratisbon proclaimed that the library of each Austin house should employ a scribe or scribes who should be laymen. Such scribes served to increase library holdings and to prepare texts for *lectors* of the *Studium* and for the preachers of the house. These scribes often lived just outside the convent walls and were not generally allowed to mix with the friars. Books written by such external scribes became the property of the general library of the house and could not be sold or given away without permission of the Provincial General. <sup>95</sup> But all these conditions appear to have been relaxed considerably in the 14th and 15th centuries.

A goodly number of scribes and others involved in the book trade would have been available to the York Austins at the end of the Middle Ages, for York, of course, was England's second largest city, having in 1377 a population of about 11,000 in comparison to about 35,000 for London. It was the administrative and ecclesiastical center of the north, and had the north's largest Benedictine house, as well as numerous other religious houses, as potential markets for service books and monastic chronicles. It was the administrative and ecclesiastical center of the north, and had the north's largest Benedictine house, as well as numerous other religious houses, as potential markets for service books and monastic chronicles.

The rise in the number of parish students who came to York to obtain

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> See Curt Bühler, *The Fifteenth-Century Book* (Philadelphia, Pa., 1960) p. 20 who stresses the existence of the "amateur" scribe in this period, "the number of 'occasional' scribes who wrote for themselves as well as for others, could hardly have been smaller than the total of professional scriveners." Lucas, "John Capgrave," remarks, p. 18, n.2 "it was normal practice for an Augustinian friary to employ a scribe, usually a layman."

<sup>95</sup> Humphreys, *The Book Provisions*, pp. 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> J.C. Russell, British Medieval Population (Albuquerque, 1948) p. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> See for example the numerous contracts and indentures between various units of York Cathedral and external scribes for the furnishing of service books in James Raine ed., *The Fabric Rolls of York Minster* (Surtees Society 35, Durham, 1859) pp. 130, 132, 165-66.

an education in the grammar schools<sup>98</sup> there meant a corresponding increase in the need for writing materials and common school books, and chaplains such as John de Foxton, as well as the professional scriveners, must have catered to this need by the private teaching of writing, as well as the copying of school books. Between 1350 and 1500, for example, the number of scriveners granted freedom of the city increased from 19 to 27, and these men soon came into conflict with the chaplains and other secular clerics who taught writing and sold the school books their students produced, for they passed an ordinance forbidding clerics above a certain economic level to teach others to write books and later sell them.<sup>99</sup>

That there was some sort of trade in more elaborate books in York as early as 1313 is clear from the account book of Bolton Abbey, which mentions the purchase of a *Liber Chronicorum* in York, which presumably was written there. <sup>100</sup> The York Cathedral fabric rolls for the period with which we are concerned list several arrangements for the making of expensive liturgical books between the Cathedral and independent scribes, some of whom appear to have been friars, though of what order is not noted. For example, in 1393, the considerable sum of four pounds, six shillings, and eight pence was paid "fratri Willelmo Ellerker pro scriptura duorum gradualium pro choro," and forty shillings to "domino Ricardo de Styrton pro eluminacione dictorum duorum gradualium." In 1395 and again in 1399 and 1402 these two were paid for writing and illuminating graduals. <sup>101</sup> The

<sup>98</sup> Moran, Education and Learning, p. 15, and The Growth, p. xiii.

<sup>99</sup> Moran, Education and Learning, pp. 12, 15-16.

<sup>100</sup> Chatsworth, Library of the Duke of Devonshire, Bolton Abbey Accounts, Vol. 1, fol. 294. Lucy Freeman Sandler has kindly called my attention to a York Psalter-Hours now divided between collectors in N.Y. and London which dates from 1280-1295, which she thinks may come from the same workship as the De La Twyere Psalter in the New York Public Library ca. 1310: "The similarities between these books suggest--in the light of their Northern destination--that they might have been produced in a local workshop in the diocese of York and perhaps in York itself." See her *Earlier Gothic Manuscripts*, Vol. 5 of J.J.G. Alexander, ed., A Survey of Manuscripts Illuminated in the British Isles (London, 1985) Section 11.

Raine, ed., The Fabric Rolls, pp. 130, 132. This Ellerker was probably a member of the important family of that name from the village of Ellerker near Brantingham in the East Riding. See Le Neve, Fasti VI, Northern Province, compiled by B. Jones, pp. 19 and 37 for a

fact that the scribe seems to be a friar, 102 while the illuminator is a layman, agrees with what we know of these practices elsewhere.

I should like to suggest that John de Foxton may have had a casual connection with the Austin house at York in the capacity of an occasional scribe, and that such copy work would have given him the opportunity to consult the books of the house and to make lengthy extracts from them; to make the acquaintance of John Erghome; to be influenced by his attitudes towards hermeticism; and to establish a relationship with him as a potential patron. None of this activity, as we have seen, is inconsistent with the role of a private chaplain, and it is possible that de Foxton passed much of the eighteen-year period before his preferment in the Austin library as both a reader and employee. If the major formal script of that library was textura semi-quadrata, as Richard de Thorpe's kalendar suggests, 103 and de Foxton was the LC's scribe, then he could have mastered this script because he wrote it all the time in common with other scribes, internal and external, of the house.

#### The Method of Compilation

In the York Austin library John de Foxton would have had many tabulae 104 to help him locate appropriate extracts for the LC. These were

John Ellerker, Archdeacon of Cleveland, and Prebendary of Botevant, d. ca. 1351.

<sup>102</sup> He may be the William de Ellerker, Dominican, licensed to hear confessions by Archbishop William Zouche in 1348 (BIHR, Reg. 10, fol. 278°) and the scribe who wrote BL Royal 15.C.xii and commented "sum scriptor talis/monstrat mea littera qualis/quod Ellerker." fol. 147°. This handsome Seneca with commentary by Nicholas Trivet may have been owned or commissioned by Erghome, as such a MS is listed among his books, item 521B in the catalogue of the York Austin friars' library, ed. James, "The Catalogue", p. 74. Kathleen Scott kindly called this colophon to my attention and Linda Voigts verified the transcription.

<sup>103</sup> See Friedman, "Richard de Thorpe's Astronomical Kalendar," p. 155. That Moran, The Growth, p. 49 found chiefly Anglicana formata and Secretary hands in Yorkshire records is not germane here, as we are concerned with more calligraphic scripts.

<sup>104</sup> See S. Greenslade, "The Contents of the Library of Durham Cathedral Priory," Transactions of the Architectural and Archaeological Society of Durham and Northumberland 11(1965) p. 367 who has noted, though with regard to Durham, "an increase in manuals, compendia and other quick aids to learning" in the 15th century. These were popular in Augustinian houses as well. Item 350 of the library catalogue was "tabula Martini [Margarita Decretorum] super decreta et decretales," noted in a late 15th-century hand.

alphabetical subject indices to the *originalia* or complete forms of long or difficult works, enabling a reader quickly to search them for topics. Aristotle's works, in various Latin translations, as well as Plato's *Timaeus* and Boethius' *Consolation of Philosophy* had been equipped with such *tabulae* by the mid thirteenth century.

In England a considerable industry developed at Greyfriars, Oxford, under the direction of Robert Grosseteste, who seems, like his Dominican contemporaries Vincent of Beauvais and Hugh of St. Cher, to have assigned teams to index or otherwise analyze works of the fathers. Such tables have large general subdivisions, like *de Deo.* Probably the most outstanding of these compilers was Robert Kilwardby, the 13th-century Dominican who made alphabetized topical concordances to the works of Aristotle, Augustine, Ambrose, Isidore, Peter Comestor and others who contribute citations to the LC. <sup>105</sup>

Erghome's collection at York was rich in *tabulae*. He owned Kilwardby on Aristotle and a table to the *De Animalibus*, a grand work containing 44 tables to the writings of Augustine and another with 26 tables to the works of that author, one to the *Moralia*, one to the computistical work of Bede

<sup>105</sup> See on this subject, Parkes, "The Influence of the Concept," pp. 123-125; Rouse, Preachers, Florilegia, pp. 14-19; and Daniel-A. Callus, O.P., "The 'Tabulae super Originalia Patrum' of Robert Kilwardby O.P.," in Studia Mediaevalia in Honorem. . Raymundi Josephi Martin (Bruges, 1948), pp. 243-270. Callus cites Gonville and Caius College, Cambridge MS 177, various works of St. Augustine with two sorts of tables prefixed. In one set, the work is broken down into smaller units, for example De Doctrina Christiana Book I is subdivided into 45 main ideas to be found there, e.g. "de signis datis ad hominos." The other type divides by topic e.g. "damnacio" where the reader is directed to the Enchiridion with a list of line and part numbers. Somewhat similar must have been the item in the book list of the Austin House at Oxford c. 1430 "tabula optima originalium doctorum secundum ordinem librorum sed non alphabeti," B L Royal MS 10.A.xv, fol. 2.

and one to Seneca. He also had a "tabula poetarum," presumably a collection of moral topics taken from various poets, and a copy of Thomas of Ireland's Manipulus Florum, itself a vast topical tabula. Other tables owned by Erghome were to the Consolation of Philosophy, the Magnae Derivationes of Huguccio of Pisa, Higden's Polychronicon, the Decretum and Decretals, Bernard on Canticles, Alan of Lille's Complaint of Nature, the works of Martin of Troppau, and a "tabula astronomiae" which was apparently to various Arabic treatises, as well as a table to Maudith's work. It was by careful perusal of these tables that John de Foxton appears to have gathered many of his various topics for the LC.

As de Foxton tells us pointedly in his prologue "non enim mea sunt dicta, sed diversorum doctorum utpote divinorum, philosophorum, astrologorum, et poetarum" (fol. 1<sup>r</sup>). This disclaimer of originality is a standard one for encyclopedic collections; it is used, for example by Bartholomaeus Anglicus in the preface to his De Proprietatibus Rerum and by others. It is often used in conjunction with the word "compilator." Though John de Foxton does not so style himself, it is clear from his disclaimer that he regarded himself as a compilator. The term had by the end of the 13th century a precise technical meaning and distinguished a person who gathered material from earlier writers, "auctores" or "auctoritates," and arranged that material according to his own plan, from a man who wrote either commentaries on original works or original work himself. St. Bonaventure in the Sentences had said about the four methods of making books, that the scribe merely copies the work of another, neither adding nor changing, but the "compilator" "aliquis scribit aliena addendo, sed non de suo." Such compilations, though not original, derive their value from the appropriateness of the sources, the "auctoritates" and the "ordinatio" by which the "auctoritates" are arranged.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> See Alastair J. Minnis, "Late-Medieval Discussions of Compilatio and the Role of the Compilator," Beiträge zur Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 101 (1979) pp. 387-389, 402-404.

<sup>107</sup> St. Bonaventure, In Primum librum sententiarum, pro. qu. iv in Opera (Quaracchi, 1882) i.14.2.

A common metaphor used by compilators to describe their work is one drawn from Ruth 2.3 "and she went and gleaned after the reapers." Thus, for example, Bartholomaeus Anglicus describes his encyclopedia *De Proprietatibus Rerum*: "in these 19 books the properties of natural things are summed up and briefly presented, just as the ears that escape the hands of the harvesters may come into my own hands." And much the same idea is used by Thomas of Ireland in the preface to his *Manipulus Florum*. In an oblique way, John de Foxton employs the same idea as a topos of affected modesty when he says "omnia prescivit, omnia prenovit, omnia predestinavit Deus sicut ipsi placuit, scivit in horrio triticum, scivit et zizaniam" (fol. 1'), alluding to the parable of the sower in Matthew 13.25-30.

### Assumptions of the Work

The main idea of de Foxton's compilation is that the planets influence the four elements and four humours and hence all life. "Veluti in aere planete cum suis signis et aliis passionibus eorum, ita in corpore humano habent suos effectus secundum magis vel minus effectus eorum, ut motibus et elementorum cursibus cum suis signis disponuntur inferiora omnia ut patet inferius" (fol. 1°). Such a doctrine would seem to deny the power of human will and was a potentially heretical belief, which the proponents of heavenly influence on human destiny dealt with in different ways. 110 De Foxton chose to skirt the problem by regarding it as an ethical

<sup>108</sup> This passage is modernized from the Middle English translation of Bartholomaeus by John of Trevisa, M.C. Seymour et al. eds., On the Properties of Things (Oxford, 1975) Vol. I, pp. 41, 43. Jean de Hautfuney speaks in much the same way in his prologue to the index to the Speculum of Vincent of Beauvais "multa dicta perutilia ac gesta quamplurima memoranda in eodem agro altissimo quasi spicas uberes et fecundas plurium specierum et seminum diversorum sparsim iacere. . ." von den Brincken, "tabula" p. 909.

<sup>109</sup> See Rouse, *Preachers*, *Florilegia*, Appendix 2, p. 236.

<sup>110</sup> For a fine overview of this subject, see Pearl Kibre, Studies in Medieval Science, Alchemy, Astrology, Mathematics and Medicine (Ronceverte, West Virginia, 1983). More specialized treatments of medieval attitudes towards the power of the stars and of technical astronomy can be found in Chauncey Wood, Chaucer and the Country of the Stars (Princeton, 1970)

one. "Surely it is not true that every man ought wholly to behave for good or evil according to this celestial power. Rather, an act of the will, tending from good to evil or evil to good, hinders the working of this influence." After asserting this Christian and acceptable proposition, he moves on to man's physical or "natural" disposition, which because of the Fall and man's consequent "corrupt sensuality" leads few men to a right end. Will, then, is a cooperative force--for good or evil--in relation to astral determinism, though in fact we learn little about will in the LC and a great deal about the power of the stars on man's body and fortune.

The main sources for the idea of planetary influence on human life, as we find it expressed in the LC, were Aristotle's *De Caelo* and *Meteorologia* and their medieval commentaries. Aristotle's key proposition, as understood in the Middle Ages, was that the lower world was entirely governed by the motions of the upper world. The source of this motion, the quintessence, ungenerated and indestructible, is eternal; all else is subject to change. This sphere of the fixed stars, circling with unchanging self-caused motion, brings about motion in all other things. Its motion is circular, while that of other bodies is rectilinear, for just as a circle is complete by contrast to a straight line which is incomplete, so the quintessence is more divine than inferior bodies and hence has a natural right to move them. And the celestial bodies, unlike the earthly ones, are perfect, since among them are only changes of position, not motion involving generation and corruption, for corruptible things come to be and fade away.<sup>111</sup>

Commentators on the *Meteorologia* of Aristotle had made the effect of the quintessence more concrete by observing that the heavens acted on sublunary things by movement--that of the moon causes the tides--and by heavenly light and heat, which cause plant growth. Finally, there was "influence," a more mysterious agent of the heavens. One of the best known proponents of these ideas, whose work was printed well into the Renaissance, was the Scholastic Themo Judaeus. Because of his position

pp. 3-44 and J.C. Eade, The Forgotten Sky: A Guide to Astrology in English Literature (Oxford 1984) pp. 4-102.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Aristotle, De Caelo, I.2.20; I.3.15, I.3.20; I.9.269.

as Procurator for the English Nation at the University of Paris from 1353-1361, he may have had considerable intellectual influence on younger English thinkers. He went on to a career at the Sorbonne until 1371. Themo wrote a number of astronomical treatises as well as *Questions* on the *Meteorologia*. He connected the humours in man's body with the waxing and waning of the moon, while conjunctions of several planets were responsible for Noah's Flood and the plague of 1349. In cases where movement was absent and heat and light could not penetrate, for example, in the bowels of the earth, metals were created by "influence" of the stars. This "influence," however, unlike light, is not sensible, and Themo uses the analogy of the magnet, which moves the iron but whose power cannot be seen. He concludes his treatment of "influence" with a conventional denial that his doctrines negate free will, which sounds very like that offered by de Foxton:

human acts, such as willing or not willing, are freely accomplished; all else--except the intelligence and the will--is governed by the stars. 112

Motion of the spheres and "influence" indirectly affected the four humours in man, whose own powers are well summed up in the popular eleventh-century treatise, *The Constitution of the World*, associated with Bede's name in the Middle Ages.

For there are four humours in man which resemble the different elements, increase in different seasons and dominate in different ages. Blood resembles air, increases in spring and dominates in childhood. Red gall resembles fire, increases in summer and dominates in adolescence. Black gall resembles earth, increases in autumn, dominates in maturity. Phlegm resembles water, increases in winter, dominates in old age. When these abound neither more nor less than is right, man thrives. 113

<sup>112</sup> The best biographical study of this author is that of Henri Hugonnard-Roche, L'Oeuvre Astronomique de Themon Juif mâitre Parisien du XIV Siècle (Paris and Geneva, 1973) pp. 11-19. See Quaestiones Themonis in quatuor libros Metheororum ed. G. Lokert (Paris, 1518) Book I, qu. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> C. Burnett ed. and tr., Pseudo-Bede, *De mundi celestis terrestrisque constitutione* (London: Warburg Institute Surveys and Texts, X, 1985) p. 19.

Such an ideal balance of humours was lost as a result of the Fall, before which sinless Adam lived in a state of *aequalitas* subject neither to sickness nor to aging. <sup>114</sup> But since *aequalitas* is lost, much of the LC is devoted to the matters of diet and prognostication by which men can learn to compensate for the power of planetary influence which increases or diminishes first one humour and then another. This can be seen most openly in the chapters on physiognomy, cheiromancy, phlebotomy and lunar influence and on the fortunes of men and women born in the various conjunctions of planets and constellations.

# **Palaeography**

Now that we have seen something of the content, method and assumptions of the LC, it is time to speak of its script and decoration, and of some of the work's peculiar features arising from John de Foxton's hermetic tendencies or those of his patron. We have remarked earlier that the codex was written by one scribe in textura semi-quadrata (Figure 1). The scribe exhibits an inconsistent serif to his final s and e, tagged and untagged 2-shaped medial r, a double stroke or dot within the bow of large D, occasional round final s and good control of letter forms and spacing. He was clearly someone who made his living by copying texts. There is a very slight infiltration of high a; the letter rises only minutely above the bows of b and d. At a certain point he seems to have changed from his usual gall ink to a lamp black ink, which has flaked in a few places. Finally, the scribe adheres quite consistently to the rules of semi-quadrata--slightly broken or lozenge shaped forms at the tops of strokes

\_

<sup>114</sup> See for the humours generally, J. Van Wageningen, "De Quattuor Tempermentis," *Mnemosyne* NS 46(1918) pp. 374-382; F.M. Barbado, O.P., "La Physiognomie, le tempérament et le caractère, d'après Albert le Grand," *Revue Thomiste* 36(1931) pp. 337-351; G.E.R. Lloyd, "The Hot and the Cold, the Dry and the Wet in Greek Philosophy," *The Journal of Hellenic Studies* 84(1964) pp. 92-106; Hellmut Flashar, *Melancholie und Melancholiker* (Berlin, 1966); and Rainer Jehl, *Melancholie und Acedia* (Paderborn, 1984.)

and curved, hook-like feet at the bottom, made as the nib of the pen leaves the page and moves to the right.

# The Cipher Alphabet

A number of words in the LC are enciphered by means of a substitution alphabet unlike any other known to us from the Middle Ages. Apparently its purpose was to conceal the import of certain chapters of prognostic content by using several ciphered words in key positions within each passage to throw it slightly out of focus and so make it unintelligible to the casual reader. I have gone into the backgrounds of medieval ciphers elsewhere, <sup>115</sup> and we need linger on this cipher only briefly. One of the diagrams in the LC offers a good illustration of it. (Figure 2) Working from the top of the pentangle <sup>116</sup> clockwise, we find the words designating the broad physiognomic divisions of the human body concealed in cipher: pilus, capillus, caput, caro, pectus, lumbus, manus, motus, vox, frons, supercilia, nasus, os, dentes, mentum, facies, aures and collum. In the center appear tibii, quantitas and color. Each word is keyed to the chapters and subparagraphs on physiognomy, though the chapter numbers are omitted.

Of the 15 letter forms, some are simply modifications of the Roman alphabet, constructed by the addition of a cross stroke or a simple change in spatial position. For example, q is merely a distorted letter with its tail moved from its right edge to the middle of the letter. One letter form, h, is borrowed from the conventional abbreviation for vel. There are 293 of these ciphered words in the text, chiefly in chapters on physiognomy, palmistry, phlebotomy, and "fortune" material.

<sup>115</sup> Friedman, "The Cipher Alphabet," pp. 220-228.

<sup>116</sup> The pentangle, whose vertices corresponded to the head and outstretched arms and legs, was a symbol of health and of the human body. See J. Schouten, *The Pentagram as a Medical Symbol* (Nieuwkoop, 1968) pp. 29-45, 51-61 and Derek de Solla Price, "The and and other Geometrical and Scientific Talismans and Symbolisms," in M. Teich and R. Young eds., *Changing Perspectives in the History of Science*, Essays in Honour of Joseph Needham (London, 1973) pp. 250-264.

An indication of the pains John de Foxton took to keep his book inaccessible to the uninstructed reader can be found in the physiognomy chapters, folios 13<sup>r</sup>-19<sup>v</sup>. They are preceded by and interspersed with four full-page miniatures of the temperaments, of which this picture of the coleric man is representative. (Figure 3) To the left of the picture will be found a list of characteristics which-except for the colors at the top-do not immediately pertain to the temperament depicted and whose apparently meaningless repetition makes one doubt the sanity of the scribe. There is, however, a logic here.

De Foxton breaks these physiognomy chapters down into a great many short paragraphs. For example, Chapter 33, on hair, consists of eleven of these, signaled by one-and-one-half-line blue paragraph signs alternating with one-line red ones. In the first paragraph, the key word "capillus" is not given--it must be sought in the columns to the left of the temperament pictures. This paragraph, and those following in the chapter then, merely give the quality or color of hair without ever using the word itself. Chapter 34 alternates this method with the use of part of a key word in cipher. Thus the chapter opens with the word "caput" to be supplied from the temperament page and then a score of paragraphs in which the first syllable of "caput" is given in cipher and the second in ordinary script. That this technique was carefully considered is shown by Chapter 37, which deals with the forehead. The first word, "frons," of the first paragraph must be supplied from the temperament page; five paragraphs later we learn that "ruga in fronte (ciphered) fit propter calidum" (fol. 17<sup>r</sup>). Even the change in case has been taken into account, and thus nowhere in the actual chapter does a form of frons occur which could allow the uninstructed reader to make sense of the list of qualities of character signified by different sorts of foreheads.

It is very probable that John de Foxton was the inventor of this cipher. The ease, for instance, with which a Middle English word, "cramp" in Chapter 69 on the fortunes of women born in Aquarius, is not only put into cipher, but *abbreviated* in the process, suggests that the cipher maker was also the writer. It is also possible that Erghome--if he was the patron of the LC--suggested in broad outline the type of cipher that de Foxton

should use but left the actual composition of the artificial alphabet to the compiler's ingenuity.

#### The Ornamentation

Through the work of Delaissé and more recently, of Andrew Hughes, we have seen how gold illumination and inhabited, historiated and calligraphic initials in horae and service books indicate a hierarchy in the order and arrangement of the texts. Delaissé, for example, has shown the way that the size of the first initial of a psalm in horae was generally double that of the initial for the succeeding verses, to indicate that its value was double that of the other initials. <sup>117</sup> In many northern English manuscripts, both secular and liturgical, more modest calligraphic initials, *litterae partitae*, *litterae notabiliores* and paragraph signs were used to indicate hierarchies and transitions when the technical resources of a sophisticated gold working atelier were absent or unaffordable.

The LC indicates a Yorkshire style or taste in its designer's preference for certain initial forms and hierarchical layout. That it was, indeed, "laid out" much as the liturgical books discussed by Hughes is evident not only from the large formal incipits and explicits mentioned above, but also from the different sizes and coloring of initials, differences which fit the pattern established in costly service and secular books made elsewhere in England.

There was, of course, a clearly established hierarchy of initial sizes, patterns and materials in late medieval codices made in ateliers. The customer got more or less the amount of gold and decorative pen work for which he was willing to pay, and as flyleaf itemizations show, these sums were often carefully broken down, "litterae parvae sunt v° ii° 47;

<sup>117</sup> L.M.J. Delaissé, "The Importance of Books of Hours for the History of the Medieval Book," in Ursula E. McCracken et al. eds., Gatherings in Honor of Dorothy E. Miner (Baltimore, 1974) p. 215 and Andrew Hughes, Medieval Manuscripts for Mass and Office (Toronto, 1982) pp. 275-76, 291-293.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> See Sandra Hindman and James D. Farquhar, From Pen to Press (Johns Hopkins University, 1977) p. 63.

paragraphi sunt 1165; sunt litterae 8 floridae" says one such entry and another names the calligraphic initials more precisely "solvi pro scriptura 7 libras... item pro illuminando 19 solidos videlicet pro 8 litteris parvis et 54 litteris partitis." 119

First place in decoration was given to gold initials containing miniatures. Below them ranked gold initials with floral motifs but no actual representation, and below these "dentelle" initials of a somewhat rectangular pattern employing a gold letter on a mixed ground of wine and blue with white highlights. Immediately below these in cost were calligraphic initials, *litterae partitae*, which were made by flourishers rather than illuminators, who created them with red and blue and sometimes black and violet inks<sup>120</sup> at the same time they made the *litterae notabiliores* and standard blue initials with red pen tracery so common in late medieval English manuscripts.

Books of large format made in the south of England in the late 14th and early 15th centuries, but which were not quite important enough to justify the cost of gold initials--or of more than a few of them--show us that *litterae partitae* were the common substitute for gold work on the page. These calligraphic initials also had their own hierarchies; scale, the amount

<sup>119</sup> Crakow Bib. Jagiellonska 697 flyleaf, and Vat. Lat. 6443, fol. 204<sup>v</sup>, published by A. Poncelet, Catalogus Codicum Hagiographicorum Latinorum Bibliothecae (Brussels, 1910) p. 183. English examples include Cambridge, St. John's College MS C.21, H.5; Trinity College MS B.14.19; and Oxford, Bodleian MS Bodley 480. The indenture for the writing of a psalter with kalendar made between Robert Brekeling, a scribe, and an official of York Minster is worth citing here in part: "et idem Robertus luminabit omnes psalmos de grossis literis aureis positis in coloribus, et omnes grossas literas de ympnario et collectario luminabit de auro et vermilione praeter grossas literas duplicium festorum, quae erunt sicut grossae litterae sunt in psalterio. Et omnes literae in inceptione nocturnorum erunt luminatae de azuro et vermilione bonis, et omnes literae in inceptione nocturnorum erunt grossae literae unciales continentes v lineas, set Beatus vir, et dixit Dominus, continebunt vj vel vij lineas; et pro luminatione predicta dabit 5s. 6d., et ad colores, dabit pro auro 18d., et 2s. pro una cloca et furura," Raine, ed., The Fabric Rolls, pp. 165-66.

<sup>120</sup> A good study of these initials is that of François Avril, "Un Enlumineur Ornemaniste Parisien de la première moitié du XVe siècle: Jacobus Mathey (Jacquet Maci?)," Bulletin Monumental 129(1971) pp. 249-264.

of filigree work in the bows of the letters and the amount and complexity of the pendant borders of red and blue or sometimes violet pen work, which replaced the partial or full gold borders of more expensive books, all conferred a sense of luxury to otherwise plain books. <sup>121</sup> It is to this class of flourishers' ornament that we must turn to describe much of the decoration of R.15.21.

Important monastic centers like St. Albans had established by the mid fourteenth century a tradition of large-scale litterae partitae in grand but relatively inexpensive books. Let us take the Historia Aurea of John of Tynemouth (1290-1349) as an example. There are a number of codices of this collection of world and of English history extant. Most of them are large and thick, expensive to write, but because they were chronicles, not perhaps worthy of much gold. The largest and most elaborate of these manuscripts I have seen, Corpus Christi College, Cambridge MS 5, containing the first eleven books, from the St. Albans' library, sets the pattern for scale at 395 x 355 mm. Book One opens with a 19-line major initial in gold, and gold is used for 11-16 line initials to open the subsequent books. Key events within books, however, such as the nativity of Christ, merit a 16-line littera partita with pendant red and blue chainwork border. Thus we can see that this calligraphic initial and border form was established in such a book as the immediate subordinate of the major gold initial and was suitable to indicate a somewhat less important division in the text.

If what I have described is representative, there appears to have been a well established position for the *littera partita* in southern manuscripts. The designer of R.15.21 wished to confer a sense of value and scale to his work and so seemed to have looked to the prevailing patterns of illumination in the south, as did the designers of many other Yorkshire manuscripts. Indeed, Yorkshire book makers as a whole were much attracted to *litterae partitae*, using them in conjunction with gold when they

<sup>121</sup> For evidence that this practice was well developed in the south from a fairly early date, see the bible (Oxford Bodleian MS Auct. D.3.2.) discussed by Bruce Watson, "The Calligrapher as Artist," *Scriptorium* 38(1974) pp. 281-285, especially plates 20 and 21, which show the same type of pendant chain work border I discuss below.

had the funds, but usually by themselves. I have examined twenty-three codices from the Province of York, which have such initials.

R.15.21 commences with a four-line littera partita with pendant chain border in red and blue along the edge and across the bottom of the page (Figure 4). This letter A establishes the range of scale for the codex as a whole, as well as the pairing of colors that will be used for subsequent and smaller initials. For example, the history tract, item 3, begins with an ordinary blue initial with red pen work. Typically, blue has a more important position than red in late medieval English manuscripts, and this is true of R.15.21 as well. The kalend initials are blue and major divisions within the body of a chapter are signaled in such a way that blue still retains this property. Red letters and numbers in the margins indicated distinctiones lize within the chapter; these are keyed to one-line red paragraph signs, which are subordinated to similar one-and-one-half-line blue ones. Major but less important divisions than that of a part of the codex, such as the index letters and prologue, open with three-line blue initials with red pen flourishing, while many chapters open with similar two-line letters.

The designer's practice is similar to that found in liturgical books, where blue initials are used to introduce hymns, tropes, prayers and chapters, while blue capitals and paragraph signs indicate rubrics and divisions within rubrics.<sup>124</sup>

#### The Pictures

Let us now turn to the most significant form of decoration in the LC, the 12 full-page miniatures. 125 These pictures are called in the Prologue

<sup>122</sup> Distinctiones within chapters seem to have developed with the Decretals of Gratian. See F. Gillmann, "Rührt die Distinktionseinteilung des ersten und des dritten Dekretteils von Gratian selbst her?", Archiv für katholisches Kirchenrecht 112(1932) pp. 504-33. See also I. Brady, "The 'Distinctions' of Lombard's Book of Sentences and Alexander of Hales," Franciscan Studies 25(1965) pp. 90-116.

<sup>123</sup> See Rouse, Preachers, Florilegia, p. 30.

<sup>124</sup> Hughes, Medieval Manuscripts, pp. 291-3.

<sup>125</sup> Although several times exhibited, the LC has not received much attention from art historians. Its miniatures are briefly described and discussed in F. Saxl and H. Meier, Catalo-

"12 figuris diversis" to distinguish them from "22 tabulis," which often contain or consist of diagrams. The actual rubrics to the pictures, however, call them "imagines." The first four "figurae" or "imagines" are those of the temperaments, whose characteristics are given in mnemonic hexameters serving as *tituli* at the top of each picture. Sanguineus, we learn, is generous, loving, mirthful, laughing and red in color. He is singing, fleshy, bold and benign, and his attributes are a dove perched on his right arm, a sword, a sprig of flowers on his chest, symbolizing perhaps his association with spring, and a goblet, perhaps indicating the vinolent character of this temperament.

Somnolentus, we learn from his hexameters, is sleepy, given to copious spitting, which is what he is shown doing, sluggish of sense, fat of face and white in color. His attribute is the book. His closed eyes and his pose remind us of the *accediosus*<sup>126</sup> in the iconography of the seven deadly sins.

Melancolicus is envious, sad, greedy, skillful and tenacious, not free from fraud, timid and muddy in color. His attributes are complex, as befits his somewhat paradoxical character. He holds a crow or raven,

gue of Astrological and Mythological Illuminated Manuscripts of the Latin Middle Ages (London, 1953) 3,1: xxxiii-iv, 428-30; 3,2: plates 90, 92, and figures 233-36, 239. See also Harry Bober, "The Zodiacal Miniature of the Très Riches Heures of the Duke of Berry," The Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 11(1948) p. 22, pl. 6b. More recent discussions of the LC's illustrations occur in Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, and Fritz Saxl, Saturn and Melancholy (Rp. London, 1979), p. 296, n.55, who find them puzzling; and F. Saxl and R. Wittkower, British Art and the Mediterranean (Rp. Oxford, 1969), who find "the pictures as unexciting as the text" and "too complicated to be intelligible" p. 35. A very thorough description of the miniatures is forthcoming by Kathleen L. Scott, Later Gothic Manuscripts, vol. 6 of J.J.G. Alexander, ed., A Survey of Manuscripts Illuminated in the British Isles. See also Burlington Fine Arts Club, Exhibition of Illuminated Manuscripts (London, 1908), no. 155, pl. 106; Victoria and Albert Museum, English Medieval Art (London, 1930), no. 561; Vienna, Kunsthistorisches Museum, Europäische Kunst um 1400, 8th Council of Europe Exhibition (Vienna, 1962), no. 150; and J.J.G. Alexander and C.M. Kaufmann, English Illuminated Manuscripts 700-1500 (Brussels, 1973) no. 77, pl. 2, p. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> See Siegfried Wenzel, *The Sin of Sloth*, *Acedia in Medieval Thought and Literature* (Chapel Hill, 1967).

which looks forward to the lugubrious melancholy of the Graveyard Poets and Poe. He has coins in his mouth, for the melancholiac was traditionally avaricious, and he stabs himself as do Despair and Anger in depictions of the sins and vices.<sup>127</sup>

Colericus is shaggy, deceitful, angry, a spendthrift, rash, astute, slender, dry and yellow in color. His symbolic attributes are the flower in his mouth--possibly from his association with summer, and the sword, signifying his irascible temperament.

The *tituli* for the four temperament pictures are derived from the Salernitan *Regimen Sanitatis* and from various treatises on the complexions. Originally mnemonic in character, such verses were an important part of medieval education, and they fit well into the instructional format of de Foxton's compilation, full as it is of charts for bleeding, bissextile verses and astrological and astronomical diagrams. Of unknown authorship, the verses are associated in the 14th century with a Richard of Florence or an Alexander of Spain, who may be the "Alexander" of one of the tables in the LC, but are most probably of 13th-century Salernitan origin. 129

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> See J.H. Blythe, "The Influence of Latin Manuals on Medieval Allegory: Deguileville's Presentation of Wrath," *Romania* 95(1974) pp. 256-283.

<sup>128</sup> For astronomical diagrams see generally S. K. Heninger, Jr., The Cosmographical Glass: Renaissance Diagrams of the Universe (San Marino, Cal., 1977) pp. 101-126; John E. Murdoch, Album of Science: Antiquity and the Middle Ages (New York, 1984); Bruce Eastwood, "The Diagram Spera celestis in the Hortus deliciarum: A Confused Amalgram from the Astronomies of Pliny and Martianus Capella," Annali dell'Istituto e Museo de storia scienze di Firenze 6(1981) pp. 177-186; "Origins and Contents of the Leiden Planetary Configurations (MS Voss. Q. 79, fol. 93v), an Artistic Astronomical Schema of the Early Middle Ages," Viator 14(1983) pp. 1-40; and "Characteristics of the Plinean Astronomical Diagrams in a Bodleian Palimpsest, MS D'Orville 95, ff. 25-38," Sudhoff's Archiv 67(1983) pp. 2-12. A number of similar diagrams are discussed by E. Wickersheimer, "Figures Médico-Astrologiques des IXe, Xe et XIe siècles," Janus 19(1914) pp. 157-177. On the tables for the order of planets and the hours in which each one reigns, see W. Gundel, "Stundengotter," Hessische Blätter für Volkskunde 12(1913) pp. 100-131 and K. Bauer, Sternkunde und Sterndeutung der Deutschen im 9-14 Jahrhundert (Berlin, 1937).

<sup>129</sup> On the background of these hexameters, see Salvatore de Renzi, ed. *Flos Medicinae Scholae Salerni* in *Collectio Salernitana* (Rp. Bologna, 1967) Vol. I, p. 484 and Vol. V, p. 48 as well as Thorndike, "Unde Versus", pp. 177-80.

Such humoural portraits of the temperaments we begin to find with increasing frequency in the 15th century; they derive from antique presentations of the seasons and the occupations appropriate to them, where the order is that of the seasons and the four ages of man. <sup>130</sup> By the standards of such an order, de Foxton's Somnolentus or phlegmatic man, who is visually the oldest of the four, shown by his white beard and aged countenance, is wrongly placed as the second *imago*, <sup>131</sup> but perhaps the compiler had some special reason, not now apparent, for the order he chose.

These four portraits are by the hand of a different artist than the eight which follow them. The temperament pictures depend heavily on line or penstroke rather than on modeling to depict faces, hair and anatomical features, whereas the succeeding pictures use light and dark colors to suggest volume and roundness. The gold of the temperament pictures, moreover, is applied in the less expensive form of paint, rather than as the leaf of the later pictures, and the drawing is rather wooden. Each figure is washed in a hue intended to reveal its dominant humour.

The remaining miniatures are of far higher quality and complexity; they are done in the International Gothic Style common to a number of princely books at the turn of the century, such as the Duke of Berry's illustrated Albumasar, now Pierpont Morgan Library MS 785. 132 We might discuss for a moment the first, which depicts a zodiac man, who is also a phlebotomy man, as he is surrounded by numbers keying parts of his body to the text on bleeding that makes up folios 27 to 29° of the LC<sup>133</sup> (Figure 5).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> See, for example, the 10th-century kalendar from Fulda, Berlin, Ehemalige Staatsbibliothek Theol. Lat. fol. 192.

<sup>131</sup> See Klibansky et al., Saturn, p. 296, n. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> See Erwin Panofsky, Gothic and Later Medieval Illuminated Manuscripts, Syllabus, New York University, Fine Arts 336 (New York, 1935), pp. 1-22; Erwin Panofsky and F. Saxl, "Classical Mythology in Medieval Art," Metropolitan Museum Studies 4(1933) pp. 230-248; and Vicky A. Clark, "The Illustrated 'Abridged Astrological Treatise of Albumasar', Medieval Astrological Imagery in the West," Unpublished Dissertation, University of Michigan, 1979.

<sup>133</sup> On phlebotomy and zodiac men, see Pierre Huard and Mirko Drazen Grmek, Mille ans de chirgurie en occident: Ve-XVe siècles; Robert Herrlinger, History of Medical Illustration, from Antiquity to A.D. 1600, tr. Graham Fulton-Smith (London and N.Y., 1970); and Linda E. Voigts and Michael McVaugh, eds., A Latin Technical Phlebotomy and its Middle English

There is nothing quite like this picture in English manuscript painting. Though at first glance the phlebotomy man on folios 158°-159 of British Library MS Harley 3719 (Figure 6) might seem stylistically related to the example in the LC, <sup>134</sup> I do not believe that this is so. The figure in the Harley MS has puffy double crescents of flesh below the eyes and a very protruberant eyeball, which is outlined between the lower part of the brow and the upper lid. Both the phlebotomy-zodiac man in the LC and the portrait of Venus there (Figure 7)--which looks outward at the same angle as the Harley figure--have eyes that do not protrude and lack the double crescents I mentioned. Nor are their bodies modeled as is the Harley figure, but instead have a faint shading of color.

Another area of difference between the two figures is that the Harley man's thorax is quite unlike the chests of both the LC's phlebotomy-zodiac man and the crucified Christ in the Sherborne Missal (Figure 8), painted in Dorsetshire by the English Dominican, John Siferwas, whom I argue below was the probable painter of the seven planetary portraits and phlebotomy-zodiac man of the LC. The Harley figure is very wasp-waisted; his hips flare out into heavy, muscular thighs, and there is a modeled space between the breasts and between the bulging rib cage. In contrast, the LC's counterpart is not wasp-waisted; there is no modeling of the rib cage, and the thighs are relatively slender and straight rather than swelling.

To be sure, the Sherborne Missal Christ is very wasp-waisted, but this is obviously owing to his hanging position on the cross. His rib cage, however, is not modeled, and the line of the breast is quite square with the body. Finally, the overall look of the Harley man is very muscular, with tendons on the surface, while the appearance of both the LC and Sherborne Missal figures is much softer and more feminine, with no muscles modeled above the skin.

Translation (Philadelphia, Pa., 1984).

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Both Jones, *Medieval Medical Miniatures*, fig. 54, pp. 120-121 and Murdoch, *Album of Science*, fig. 265, pp. 313-14, do not commit themselves about the artist who painted the Harley figure.

It should also be noted that the hair of the Harley man lacks the white highlighting and deeply shadowed recesses of the LC phlebotomy man. The beards of the two figures are completely unlike, and the Harley man has a mustache. The Sherborne Missal Christ appears to have a mustache, but it is squarish and melts into the wispy ice cream cone points of the beard, while the Harley figure does not have the so-called Richard II or ice cream cone beard type at all.

The LC's planetary portraits illustrate the mythographic chapters incorporating--and continuing--material from John Ridwall's *Fulgentius Metaforalis*, comprising 35 of the LC's 77 folios. I have argued elsewhere <sup>135</sup> the possible connection between the LC and the Sherborne Missal. Suffice it to say here that on the evidence of inclusion of material on monastic history <sup>136</sup> in the last historical chapters of the LC directly into roundels in the Sherborne Missal, the LC must have been taken to Sherborne Abbey at the time the Missal was being painted and there used by the artists of the roundels.

Though the usual completion date of 1397 for the Sherborne Missal<sup>137</sup> seems at first to raise difficulties for the view that the LC--completed in 1408--is a work of Siferwas' hand, these difficulties are easily resolved by advancing the date of the Sherborne Missal. The Missal's patrons were Richard Mitford, Bishop of Salisbury from 1396 to 1407, and Robert Brunyng, Abbot of Sherborne from 1385 to 1415; their arms and portraits, along with portraits of Siferwas, appear in the Missal. As Richard Marks

<sup>135</sup> Friedman, "John Siferwas," pp. 394, 413-18.

<sup>136</sup> See W.A. Pantin, "Some Medieval English Treatises on the Origins of Monasticism," in Veronica Ruffer and A.J. Taylor eds., *Medieval Studies Presented to Rose Graham* (Oxford, 1950) pp. 192-208 for a list of MSS by various English compilers whose accounts roughly parallel the presentation in the LC's last chapters. There is, however, no verbal similarity of the sort we find between the York history tables and the Sherborne Missal, and many orders mentioned in Pantin's paper do not appear in either the LC or the York tables or the Sherborne Missal. I am grateful to Professor T. Tolley of the University of Edinburgh for drawing this article to my attention.

<sup>137</sup> See J.A. Herbert ed., The Sherborne Missal (Oxford: Roxburghe Club, 1920).

and Nigel Morgan have recently pointed out, "a more precise dating for the decoration [of the Sherborne Missal] is suggested by the [appearance of the] arms of Henry V as Prince of Wales. . .he was given this title in 1400 and the ancient form of the French arms is used, which was altered officially to France modern around 1406." Thus it seems likely that the LC could have been at Sherborne, been painted, and returned to York, several years before the completion date of the colophon.

The costume and especially the armor of the planetary figures also suggests a later rather than an earlier date. Its treatment and realism, moreover, is consonant with Siferwas' well known fascination with contemporary courtly dress. <sup>139</sup> Mars, for example (Figure 9), wears the English armor called *camail*; a shirt of mail is visible at the collar and shoulders--it is this which gives the form its name--and as a fringe at the *taces*. Mars wears over the *camail* a red *gypoun*, as does Chaucer's Knight. Mars' arms are covered by iron *brassarts*, ending in fully jointed gauntlets. His thighs are sheathed in iron *cuisses* and the knees protected by iron *genouillières*; laminated *sollerets* ending in long toes protect his feet. The *taces*, or limpet like overlapping waist and groin plates with fringe of chain mail can be identified in dated brasses from the first few years of the 15th century. <sup>140</sup>

Courtly dress in the form of the full-sleeved pleated tunic buttoned at the neck, tightly belted at the waist and scalloped at the hem is used in waist-length form for Sol (Figure 10) and knee-length for Luna (Figure 11) and Mercury (Figure 12); both types of garments are common in

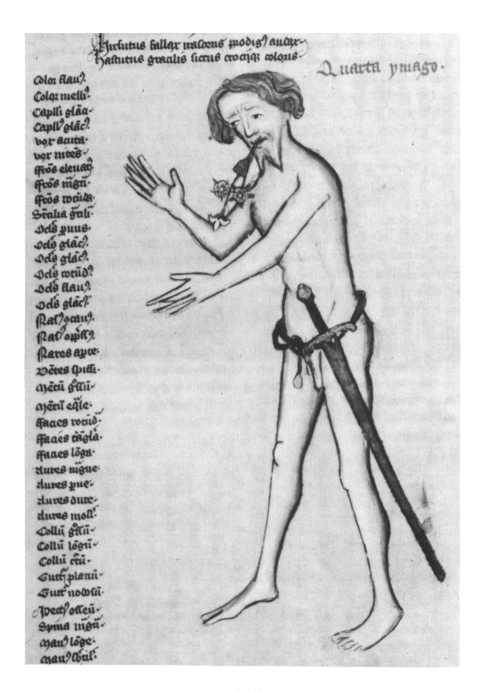
<sup>138</sup> Marks and Morgan, The Golden Age, p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> See Rickert, *Painting in Britain* pp. 178-80; Panofsky, *Early Netherlandish Painting*, Vol. I, p. 404; and Marks and Morgan, *The Golden Age*, pp. 25-26.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> See for example the monumental brasses of Sir Thomas Braunstone (1401) at Wisbech, near Ely, Cambridgeshire and Sir John Hawley (1403) Dartmouth, Devonshire. At Felbrigg Church, Norfolk is a brass made in 1413 which shows the camail as a fringe at gorget and taces, much as we see it on Mars. See generally, H.W. Macklin, *The Brasses of England*, (London, 1907) and Eduard Wagner et al., *Medieval Costume*, *Armour and Weapons* 1350-1450 (London, 1962).

Ling and the process of the same of the sa

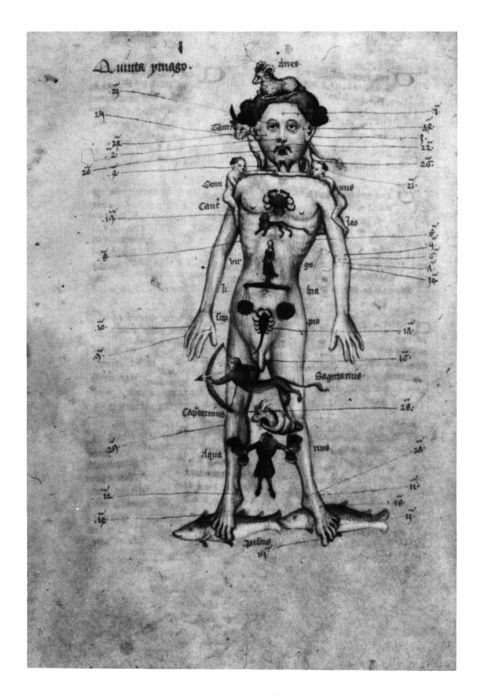
2. Pentangle with cipher text.



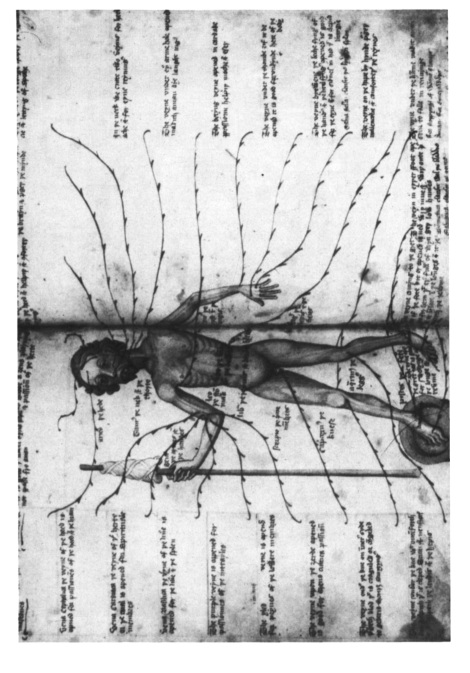
3. Colericus.

Longe of & banne glo role le kalendarin mete tu e ad undie vunilitat mod fumoitu e pis an or pate pood unoie flor orto obline. Dinutter tabla Ediples lune tom cens ceie table ce ediplie lot stue p.g. adis. WiDolten puntter tabla boons of lit aim? bilertil then fig wonofa i tabla vaire lie omit vua ruba ralia ma wmit fimil'i lati. mble fle 2 lie defermit puapalit ano befertili ita pina januario giffs. vis ad vigilia la mathie apli ralta ab hint va ao fine amn finorao a not p tram rulea i longi table inti mgo collocata e i lep he mound p cota n a q qualia teques p tota eccotre an un nie vi; ad. if miduline & to notania. Ob; aun mis prud len mi p que luna p'illo ano he i balond rio agnola amanti i linea lequen beforenceto giams om aflantant Reafficia collocato ca i is la na li momos idon mace repres list fue titul Danie lines balendary tismi

ins hebre quitate noms वठठाठांड माळकेल में वृत्तका का fol'a midie ouer poeter? i goods + namut a One cole p fol ours. G. t. moutet que ai o



5. Phlebotomy-Zodiac man.



6. Phlebotomy man, BL Harleian MS 3719, fols. 158v-159r.



7. Venus.



8. Crucifixion. The Sherborne Missal, fol. 49.



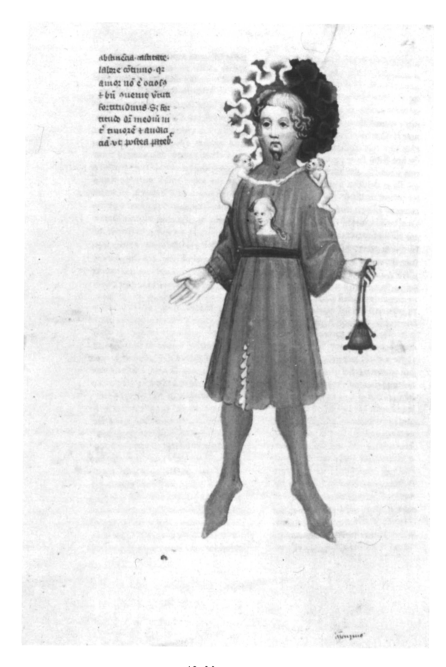
9. Mars and his children.



10. Sol.



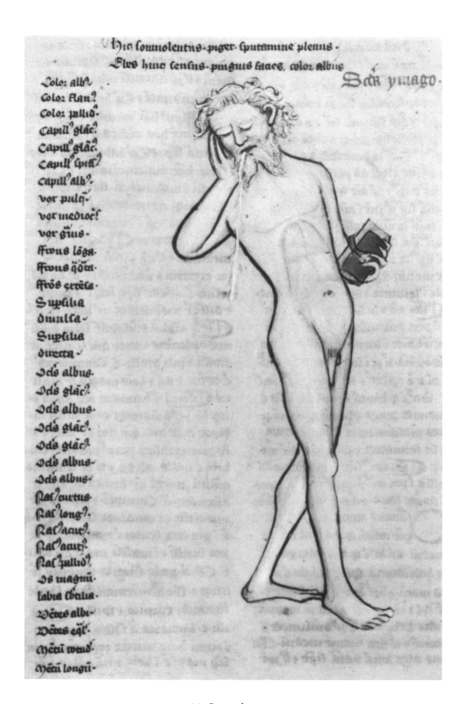
11. Luna.



12. Mercury.



13. Saturn.



14. Somnolentus.



15. Melancolicus.



16. Sanguineus.



17. Jove.

manuscript miniatures circa 1404.<sup>141</sup> The sleeves, especially visible on Sol, are of a bag like type tightly drawn at the wrist. A fringe of ermine or vair is visible at the neck, sleeves and edges of Luna's tunic. Venus, presented as a man, wears a long full robe buttoned at the neck and with the elaborated sleeves Chaucer describes as "longe and wyde." Saturn (Figure 13) wears the *braes* characteristic of labors of the months miniatures of the early 15th century. <sup>142</sup> Bodleian MS Auct. D. inf. 2.11 from Normandy circa 1430 shows the Gemini wearing them (fol. 5).

De Foxton's planetary portraits, and the texts on which they are based, though modeled on Ridwall's work, were organized quite differently. For example, he begins with Luna, while his predecessor had begun with Saturn as the father of the gods, whereas the LC follows an order based on astronomy. De Foxton thus introduced a number of gods and goddesses connected with heavenly bodies and deleted some presented by Ridwall because they had no astronomical associations. His material on Luna enumerates the attributes and significances we see in her portrait. Though he tells us that the ancients show Luna with the face of a woman, he depicts her as a man, an odd change, since Luna is so definitely female and so strongly associated with female sexuality and reproduction in the Middle Ages. This change in sex may result from astrological miniatures like that in the Pierpont Morgan Albumasar mentioned earlier, influenced by Arabic representations of Luna as male. 143 The elements of her appearance and costume show us something of de Foxton's imaginative approach to his planetary portraits.

<sup>141</sup> See Margaret Rickert, "The Illuminated MSS. of Meester Dirc van Delf's Tafel van den Kersten Ghelove," The Journal of the Walters Art Gallery 12(1949) fig. 7; C.W. and Phyllis Cunnington, Handbook of English Medieval Costume (London, 1969); M.G. Houston, A Technical History of Costume Vol. 3: Medieval Costume in England & France (London, Rp. 1979); François Boucher, A History of Costume in the West (London, 1965); Stella M. Newton, Fashion in the Age of the Black Prince (Totowa, N.J., 1980); Margaret Scott, Late Gothic Europe, 1400-1500. The History of Dress (London, 1980); and Carol T. Gallagher, Brass Images: Medieval Lives (Lexington, K.Y., 1980).

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> See Phyllis Cunnington and C. Lucas, Occupational Costume in England from the 11th Century to 1914 (N.Y., 1961).

<sup>143</sup> See Clark, "The Illustrated 'Abridged Astrological Treatise of Albumasar," s.v. Luna.

Resting atop Luna's head is a new moon. She wears parti-colored  $^{144}$  costume and has the Greek letters  $\Pi$  and  $\Theta$  and the sign of Cancer on her breast. On her chest is a moon in eclipse, and on her belly a full moon. She wears a dirty white linen towel for a girdle and holds two jugs, one rising and one falling, bestowing dew and taking up vapor. Luna is interpreted to represent "huius seculi instabilitas," and each of her attributes contributes to this meaning. She is "girdled in dirty white linen," for example,

not because the whole human soul is always dirty, but because at one time it is called dirty and at another clean, for inasmuch as someone is the cleaner or holier, so much the more easily is he defiled by filth, since the spot of dirt is seen all the more quickly on the white garment than on the black or other colored one. Whence Aristotle says that opposites attract. But the smaller the spot, the more easily it is washed out. Now stability decreases and instability increases, because stability and constancy are exiled from the land.

(C.58, pars 6, fol. 31<sup>r</sup>)

Many of the other attributes of Luna, especially her face, are handled in the same way, developed into little homilies, which are then buttressed by citations from scripture or florilegia on the instability of worldly things.

In his allegorization of Luna, the compiler departed from the scheme of John Ridwall, who had made his gods represent specific vices or virtues. But the instability of worldly things under the moon fits nicely with the overall scheme of the LC, allowing de Foxton to speak at length in subsequent chapters on Luna's effects on tides and her general connection with water. His discussion of the moon--like those of the other planets--is in

<sup>144</sup> Color symbolism is still imperfectly understood in this period. Some basic guides to the elaborate color symbolism of the planetary portraits are D.C. Allen, "Symbolic color in the Literature of the English Renaissance," *Philological Quarterly* 15(1936) pp. 81-92; Sigmund Skard, "Use of Color in Literature, A Survey," *Proceedings of the American Philosophical Society* 90(1946) pp. 163-203; Robert W. Doak, "Color and Light Imagery: An Annotated Bibliography," *Style* 8(1974) pp. 208-259; and Robert J. Blanch, "The Origins and Uses of Medieval Color Symbolism," *International Journal of Symbology* 3(1972) pp. 1-5.

fact a vast elaboration of the popular image of the planet and its "children," presented with those personality types, pastimes, trades and the like which it controls. 145

In his portrait of Venus, de Foxton follows Ridwall's practice of interpreting the planets as the cardinal virtues, but strikes out on his own in two respects. First, just as he gave Luna a male body--or at least one without any identifiable feminine characteristics--so he gives Venus a bearded male face. 146 and instead of making Venus symbolize the voluptuous life, as she traditionally did, he makes her represent audacity, a subvirtue of Fortitude. "Now we shall speak of the goddess Venus," he says, "who is painted here with a man's face, though the poets give her a female face." He goes on to tell us of her gold crown, her lovely countenance, the sign of the Bull on her neck and a naked sword above her mouth. She is dressed in white and has a seme of flames, part of her traditional presentation in late medieval and Renaissance iconography. 147 She holds a lantern in her left hand and empties a jug with her right. "... And in this picture is shown the second part of Fortitude, audacity, as can be seen quite well in Scripture." Naturally, nothing can be learned about Venus from the Bible, and de Foxton has to exercise considerable ingenuity to find supportive passages there.

He speaks of the "antiqui" who crowned with laurel as a sign of victory and boldness, then gives a series of references to crowns in Psalms. Venus is a figure for audacity, he writes, and whoever conquers boldly the seven deadly sins will take his place among the blessed in the heavenly kingdom of the Apocalypse, and will eat of the tree of life mentioned in Revelations 2.7.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> See Jean Seznec, *The Survival of the Pagan Gods*, tr. Barbara Sessions (N.Y., 1953) pp. 70-76, and the miniatures in S. Samek Ludovici, "II 'De Sphaera' Estense e l'iconografia'' astrologica (Milan, 1958).

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> An example of Venus as a man earlier than John de Foxton is given by W. Levison, England and the Continent in the Eighth Century (Oxford, 1966) Appendix.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> On visual depictions of Venus, see John Block Friedman, "L'Iconographie de Vénus et de son miroir à la fin du Moyen Age," in Bruno Roy ed., *Erotisme au Moyen Age* (Montreal, 1977) pp. 51-82.

Venus' facial appearance is as important as her crown. She is painted, we learn, with a stable, decorous and benign countenance, because there are in women, John de Foxton says, "many delights, a gentle countenance, a beautiful face, a sweet voice and affable words. They weaken and soften the strong if not restrained boldly and audaciously" (C. 82, pars 2, fol. 52).

#### **Social Comment**

Venus' lantern and her sword are two of the compiler's most original contributions to her iconography, and in discussing them, he strikes a satiric note not often heard in the LC. This lantern, he says, figures churchmen and especially prelates, who are called lanterns of burning light, as though burning with love of god and neighbor. De Foxton laments, "but alas, the lantern in the present age has dimmed," and just how much this is so he makes clear by the moralization of her sword.

Well may pastors these days be compared to an idol erected in a solemn and public place, that is, in the church, which accepts genuflection and honors, and though holding a sword in its hand, never strikes or castigates. Prelates like this allow the episcopal power of correction to weaken and become mute and insensible as a dumb idol. Thus the flocks committed to their care are through negligence sent to the wolf of hell. (C. 82, pars 8-9, fol. 54')

Who were some of the Archbishops of York in the period when these words might have been written? The roster is an impressive one from the political though not the spiritual point of view. Alexander Neville 148

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> See Richard G. Davies, "Alexander Neville, Archbishop of York 1374-1388," *The Yorkshire Archaeological Journal* 47(1975) pp. 87-101.

<sup>149</sup> See M.E. Aston, Thomas Arundel (Oxford, 1967).

(1374-1388), Thomas Arundel<sup>149</sup> (1388-1396) and Richard Scrope<sup>150</sup> (1398-1405) have been described by one scholar as "that group of 'magnate prelates,' "figures in "those closely knit and well connected clerical dynasties which amassed so much of the ecclesiastical wealth and power of fifteenth-century England." Any one of these men could have been the prelate de Foxton was referring to, but of course such criticisms of generalized clerical abuses were typical of his age. So too, if a member of the Neville family had been involved in his preferment to a benefice, the vague and ambiguous way in which he develops his exemplum becomes more understandable.

# **Editorial Principles**

The LC poses certain problems for an editor. At one level it is fairly simple and economical to present, for, as a unique codex, it has no stemma to trace. Nor does it have any variant readings to record, since it was not "published" as such for circulation and copying but was made for a patron of materials drawn in most cases from well edited texts. Yet the usual editorial questions are still there. Should a unique manuscript like the LC be emended to produce a "better" text? Should a manuscript which consists in the main of excerpts from available sources, when it is corrupt, or when it abbreviates, be expanded by recourse to present-day editions of the works on which it is based, so as to produce an "ideal" compilation, whose every excerpt and citation will be based on a stemmatically and textually correct version? 152

If the LC were a literary text of great originality, whose content would

<sup>150</sup> A good brief account of Scrope is given by A.H. Leadman, "The Insurrection and death of Archbishop Scrope...," The Yorkshire Archaeological Journal 11 (1891) pp. 189-199.

<sup>151</sup> Dobson, "The Later Middle Ages," p. 98.

<sup>152</sup> See on this point, E. Faral, "Àpropos de l'édition des textes anciens: Le Cas du Manuscrit Unique," in A. Vernet et al., eds., Recueil de Travaux Offert à M. Clovis Brunel (Paris, 1955) Vol. I, pp. 409-411; and Rudolf Hofmeister, "The Unique Manuscript in Medieval German Literature," Seminar 12(1976) pp. 8-25.

be poorly known if it were not for the faithful presentation of the single manuscript (imagine Middle English Literature without the unique manuscript of Gawain and the Green Knight and its related poems), then a potential editor's task would be more clearly defined. An encyclopedic compilation like the LC, however, which is more of interest for its form and method than its content, whose mere existence is of greater fascination than the novelty of its thought or the elegance of its expression, speaks to a far wider audience than does a literary text. Astrology, codicology, medieval medicine, art, regional and religious history--all these disciplines are the provinces of the diverse persons who might interest themselves in such a text. How would the interests of such a heterogeneous readership be served by the creation of an "ideal" diplomatic text with emendations made in diction and syntax to produce a correct and polished Latinity?

It seemed to me that these interests would not be, and so with this imagined readership in mind, I have tried to produce a text which John de Foxton would recognize as his own, yet one which has a minimum of emendation and apparatus to get between these diverse readers and the work itself. I have accordingly signaled in the text only problem words or lacunae such as the appelation "Dr. Phlebus" at the opening of the phlebotomy folios, and I have indicated such desperata by daggers or three dots. Emendations to improve the sense are indicated by angled brackets, while deletions are signaled by square brackets. Sometimes, my emendations, usually of names, are discussed in the notes, when it seemed possible in brief compass to get at the problem which lay behind the error. Oddities of spelling, northernisms--Marcurius for Mercurius--and the like are indicated in the notes. The scribe was not always consistent in rendering intervocalic c/t; as t seems to occur somewhat more frequently than c I have elected to use it.

Though punctuation and capitalization are modernized, I have tried to strike a balance between de Foxton's usage and that of modern English. The compiler does not appear to have been a very self-conscious writer, and so I have on occasion simplified excessively long sentences where there is no indication that de Foxton was striving for periodicity. Indeed, his Latin is well characterized by Jo Ann Moran's remark that the

Yorkshire schools produced clerics who could write "a fluent 'bastard' Latin which, although highly anglicized in syntax and vocabulary, was sufficient for both ecclesiastical and secular and administrative purposes." Words wholly or partly in block capitals are wholly or partly ciphered in the text. YAL after a title in the notes indicates that the work was in the Augustinian friars' library at York. Where the compiler makes use of a source now available in a well annotated modern edition, such as the *Fulgentius Metaforalis* of John Ridwall, I have not identified classical or biblical allusions and citations.

## **Acknowledgements**

I am grateful to the John Simon Guggenheim Memorial Foundation and to the Graduate College of the University of Illinois for aid which made the research for this edition and the preparation of its typescript possible, and to the librarians and staff of Trinity College, Cambridge, the Borthwick Institute, the Wellcome Historical and Medical Museum and the York Minster Library for their help. The Institute for Research in the Humanities of the University of Wisconsin, Madison, provided me with leisure and very pleasant surroundings for the last stages of this work. I have drawn on the encyclopedic knowledge of a great many people in editing and in annotating this text. I should particularly like to thank Mr. and Mrs. Denis Arnold, formerly of Foxton Mill, Osmotherly, Yorkshire, Tony Breen, Peter Dronke, Kathy L. Gaca, the late Neil Ker, Dr. I. J. Pincus, the late Derek Price, Lois Rutherford, Kathleen L. Scott, M. Paul Tombeur, CETEDOC, John Thwaites, Linda Voigts, Olga Weijers and Sylvia Wright for advice and information, and Mary Ellen Fryer, Warren Hapke and Pamela Patton for aid in the preparation of the typescript. I am especially indebted to Roger A. Pack for his many helpful suggestions and corrections of my text. The editors of Speculum, Studies in Iconography and Scriptorium have graciously allowed me to reprint previously published material.

Cambridge, England--Madison, Wisconsin, 1979-1986.

<sup>153</sup> Moran, The Growth, p. 39.

### JOHANNIS DE FOXTON LIBER COSMOGRAPHIAE

#### Medieval Table of Contents

Acheron fluvius infernalis C. 85, d. 10 Adrianus papa tradidit Henrico regi Hyberniam C. 100, § 14† Aer et <eius> proprietas C. 5, d. 1 Aeris nigredo C. 9, § 1 Afflixit dominus Egyptios C. 98, § 5 Affuit Satha < na > mundo corde C. 89, q. 8 Africa recepit fidem Christi C. 100, § 3 Alexander de preservatione C. 97, d. 4 Alexander in Grecia qui et Macedo dictus est C. 100, § 5 Aliter quidam ponunt etates mundi quam hic ponuntur C. 99. § 8 An alia mansio a nostra mansione sit habitabilis C. 91, q. 3 An angeli domino servientes possint assumere carnem humanam C. 89, q. 3 An deus existens <in> empyrio possit naturaliter carnem assumere humanam C. 88, q. 1 An deus Judam dilexit ab eterno C. 90, q. 2 An deus quos prescivit salvandos ab eterno dilexit C. 90, q. 1 An malignitas unius planete retardat benignitatem alterius C. 93, q. 1 An modo sunt eadem elementa que fuerunt ab initio C. 91, q. 1 An stelle sint fixe in firmamento C. 92, q. 2 Angeli in aere assumunt sibi corpora C. 6, d. 2 Angli et Saxones venerunt in Angliam C. 99, § 11 Anima mundi C. 28, d. 1 Anima posita est super stellas C. 28, d. 2 Anima sequitur corpus in suis passionibus C. 29, d. 1 Animalia viventia in mari C. 4, § 2 Aqua et eius proprietas C. 4, d. 1

<sup>†</sup>Adrianus Papa. . . . Hyberniam C. 100] Hyberneam C. 99.

Aqua pluuialis C. 4, d. 5
Aquario nata C. 69, § 1
Aquario natus C. 69, d. 1
Aquarius C. 84, d. 11
Aque dulces et putride C. 4, q. 1 et C. 20, d. 2
Aque natura C. 4, d. 2 et C. 20, d. 1
Aries C. 89, d. 1 et d. 7
Armenia recepit fidem Christi C. 100, § 11
Arpie dicuntur habere vultus virgineos C. 85, d. 4
Astronomia C. 48, d. 1
Autumnus C. 18, d. 2

Babilonia condita est C. 99, § 1 Baptismus Christianitatis C. 100, § 1 Belinus et Brennius frater eius bello ceperunt Franciam C. 99, § 8 Bellum de Allertonmore C. 104, § 2 Bellum de Alnewyke C. 104, § 3 Bellum de Bannokburn C. 104, § 8 Bellum de Cressy C. 104, § 14† Bellum Dunelmie C. 104, § 15 Bellum de Fawkyrk C. 104, § 5 Bellum de Gladmore C. 104, § 11 Bellum de Halidon Hvll C. 104, § 12 Bellum de Payterse C. 104, § 16 Bellum de Schrewsbery C. 104, § 20\* Bellum de Spayne C. 104, § 17† Bellum inter Dacos et Anglicos C. 103, § 1 Bellum super mare C. 103, § 13

<sup>†</sup>Cressy] Cryssy

<sup>\*</sup>Schrewsberyl Schrewsybery

<sup>†</sup>Bellum de. . .104] 103

Brutus venit in Albion C. 99, § 7†

Cancer C. 84, d. 4

Capricorno nata C. 68, § 1\*

Capricorno natus C. 68, d. 1

Capricornus C. 84, d. 10

Caput cum suis proprietatibus C. 34 d. et § diversis

Carne duri cuiusque coloris C. 32, d. et § diversis

Caro dura C. 39, d. 1 et cetera

Causa pestilencie et eius generatio C. 17, d. 5

Causa rerum inferiorum C. 62, d. 1

Cerberus janitor inferni C. 78, pars 3†

Circuitus terre C. 2, d. 3

Circuli vel per acelli in firmamento C. 92, q. 1

Circulus in Luna C. 56, d. 2

Colores acuti C. 30 et in singulis

Conceptio humana C. 24, d. 1

Condita est urbs Romana C. 99, § 4

Confortatio post cibum C. 96, d. 5

Confortatio post sanguinem C. 17, d. 7

Conjunctio elementorum contrariorum C. 7, § 2

Conjunctio planetarum et actus eorum C. 53, d. 1

Conservatio sanitatis C. 96, d. 1

Contemplatio angelorum C. 89, q. 7\*

Coruscatio tonitrus C. 8, d. 2

Cur volucres quandoque apparent quandoque absconduntur C. 93, q. 10

Cursus Solis C. 59, d. 3

Custodia caloris C. 96, d. 12

Custodia sanitatis C. 18, d. 4

<sup>†</sup>Albion] Albyon

<sup>\*</sup>Capricornol Capricornio

fjanitor] ganitor

<sup>\*</sup>Contemplatio angelorum] anglorum

Daci receperunt fidem Christi C. 100, § 12

Daci venerunt in Angliam C. 99, § 12

Descriptio imaginis Lune C. 58, d. 1

Destructio Troie C. 99, § 2

Deus est summe bonus C. 87, d. 2

Diane C. 85, d. 9

Dies caniculares C. 89, d. 5

Dies in quibus non minuatur sanguis C. 95, d. 3

Differentia nivis et grandinis C. 10, d. 2

Dimissio terre C. 2, d. 6

Discernatio humana C. 19, d. 3

Discomfitura de Byland C. 104, § 10†

Discomfitura de Dunbar C. 104, § 6

Discomfitura de Homyldon Hyll C. 104, § 19

Discomfitura de Mitonn C. 104, § 9\*

Discomfitura de Otyrburn C. 104, § 18

Discomfitura de Strevelyne C. 104, § 7

Discomfitura juxta Eborum C. 104, § 21

Discomfitura juxta Tadcaster C. 104, § 22

Discordia inter Johannem regem et barones suos C. 104, § 4

Dispositio divina C. 90, d. 1

Dispositio humana C. 19, d. 1

Divisio figurarum C. 87, d. 6

Divisio humani corporis C. 7, d. 1, tabula 1

Divisio triplex Saturni C. 83, d. 1

Divisum est empyrium C. 103, § 24

Dolor stomachi C. 96, d. 6

Domicilium planetarum C. 50, d. ultima

Duo faciunt hominem sapientem C. 20, d. 4

<sup>†</sup>Discomfitura] Discomfutura

<sup>\*</sup>C. 104] C. 103/Mitonn] Myton

Eclipsis Solis C. 59, d. 4

Edificata est turris Babel C. 99, § 3†

Edmundus sanctus occisus est C. 103, § 3\*

Edwynus rex recepit fidem Christi C. 100, § 14

Et sic ceteri viri famosi in eodem C. ut patet

Elementa confusa et inordinata C. 87, d. 3

Elementa quid sunt et de quibus constant C. 1, d. 2, et C. 21, d. 1 et d. 2

<Extractio> sanguinis pro pestilentia C. 17, d. 6

Etas Ade C. 98, § 1

Etas C. 18, d. 2
Etas Septima mundi C. 98, § 8
Etas sexta seculi C. 98, § 7

Facies carnosa C. 42†
Facta est promissio Abrahe C. 98, § 4
Facta est sedes episcopalis Dunelmie C. 100, § 10
Fantasis C. 86, d. 1
Fatales sorores tres C. 47, d. 1
Filie Acheloy C. 85, d. 8
Filius Solis C. 61, p. ultimo
Fluxus et refluxus maris C. 94, q. 3\*
Forma terre quid sit C. 2, d. 2
Franci reciperunt < sic> fidem Christi C. 100, § 8
Frigidissimus vir calidior calidissima muliere C. 88, d. 3
Fulmen C. 47, d. 2, p. ultimo, C. 65, pars 3
Fundati sunt canonici apud Kaerliolum C. 101, § 18

Gemini C. 84, d. 3 et d. 8 Geminis nata C. 76, § 1 Geminis natus C. 76, d. 1

<sup>†</sup>Edificata est turris Babel] Babilon

<sup>\*</sup>Edmundus . . . 103] 102

<sup>†</sup>Facies carnosa C. 42] C. 43

<sup>\*</sup>C. 94, q.3] C. 93, q.4

Gemme pretiose inveniuntur in terra C. 2, d. 4
Genera nimpharum C. 86, d. 3
Genus Atheniensium C. 55, d. 1†
Gorgon habuit tres filias C. 85, d. 2
Grando et proprietas eius C. 11, d. 1 et C. 94, q. 1
Grando facit multa inutilia crescentibus C. 11, d. 4
Grando in autumno C. 11, d. 3\*
Grando in estate C. 11, d. 2
Greci receperunt fidem Christi C. 100, § 13

Havelok rex Dacie C. 103, § 3
Hercules domuit monstrosa animalia C. 74, pars 2
Hercules fixit Arpias C. 74, pars 7
Hercules luctavit cum Atlante C. 82, pars 6
Hercules occidit draconem et abstulit poma C. 85, d. 3
Hercules reppererit cornu C. 82, p. 5†
Hesperides tres filie sunt Hesperi C. 85, d. 3
Hesperus lucens C. 83, d. 4
Homines mutantur in belvas C. 84, pars 4
Homo nascitur et non creatur novus C. 87, d. 5
Homo non potest vivere sine calore C. 87, d. 5
Hungaria recepit fidem Christi C. 100, § 6
Hybernia recepit fidem Christi C. 100, § 7
Hyemps C. 18, d. 3
Hyspania recepit fidem Christi C. 100, § 2

Ierachie angelorum C. 89, q. 5\*
Ignis et proprietas eius C. 6, d. 1
Ignis includitur in visceribus terre C. 2, d. 5
Impedimenta partus C. 27, d. 1

<sup>†</sup>Genus Atheniensium] Attheniensium

<sup>\*</sup>Grando in autumno] autumpno

<sup>†</sup>Hercules reppererit cornu C. 82, p. 5] C. 65 d. 1

<sup>\*</sup>Ierarchie angelorum] anglorum

Incepta est Cartago C. 99, § 3
Incepit secta Saracenorum C. 101, § 13
Incrementum aque et decrementum secundum cursum Lune C. 4, d. 3
Infusio anime rationalis C. 29, d. 1
Ingresse sunt filie regis Grecorum in Angliam C. 100, § 6†
Instabilitas C. 58, d. 1
Instructio humana C. 20, d. 3
Interdictum generale in Anglia C. 101, § 15

Judea recepit Christi fidem C. 100, § 6

Judei capti sunt in Anglia C. 101, § 14

Judei facerunt voluntatem Dei ergo non peccaverunt C. 90, d. 4

Julius Cesar venit in Bretanniam C. 100, § 9\*

Jupiter sexta planeta C. 62, d. 1

Kenebertus rex C. 98, § 5† Knoutus rex C. 98, § 5\*

Labia cuiusque forme C. 41, d. 1, ut patet Libra nata C. 81, § 1 Libra natus C. 81, d. 1 Leo C. 84, d. 5 Lippi oculi C. 39, d. 1 Luna dicitur Phebe C. 88, d. 4 Luna est mater humorum C. 56, d. 3 Luna habet multos effectus C. 93, q. 4 Luna planeta primus C. 56, d. 1

Malcolmus rex Scottorum fecit homagium Willelmo Bastardo C. 100, § 15 Manus dextra cum suis signis pro viro ut patet in figura

<sup>†</sup>Ingresse sunt . . . C. 100] C. 99

<sup>\*</sup>Julius Cesar . . . Bretanniam C. 100] C. 99

<sup>†</sup>Kenebertus rex C. 98 1 C. 97

<sup>\*</sup>Knoutos rex C. 98] C. 97

Manus sinistra cum suis signis pro muliere C. 45, et 46

Mare mortuum C. 4, d. 4

Mare quod dicitur Atlanticum C. 55, d. 3†

Mare rubrum C. 4, d. 3

Mars planeta sextus C. 71, d. 1

Medii, C. 7, § 1

Meditatio somni mulieris C. 88, d. 5

Menstruum est sanguis calefactus C. 88, d. 1

Mercurius planeta secundus C. 75, d. 1\*

Motio Solis C. 59, d. 2

Mortalitas prima C. 103, § 25

Mortalitas secunda C. 103, § 26

Mortalitas tertia C. 103, § 27

Mortalitas quarta C. 103, § 28

Motus planetarum C. 48, d. 1

Motus vitalis C. 91, q. 4

Mundus et situs eius et quot modis dicitur C. 1, d. 1

Mutatio aeris et tempus eius C. 5, d. 2

Nasus cuiusque forme C. 40, d. et cetera

Nata in Ariete C. 72, § 1†

Nata in Cancro C. 57, § 1

Nata in Leone C. 60, § 1

Nata in Scorpione C. 73, § 1

Natura cuiusque elementi C. 87, d. 4

Natus in Ariete C. 72, d. 1

Natus in Cancro C. 57, d. 1

Natus est Cain et soror eius C. 98, § 2

Natus in Leone C. 60, d. 1

Natus in Scorpione C. 73, d. 1

Ne iterum comedas antequam stomachus evacuatur de cibis premasticatis C. 96, d. 8

<sup>†</sup>Mare quod dicitur Atlanticum] Athlanticum

<sup>\*</sup>Mercurius Marcurius

<sup>†</sup>Nata in Ariete] Arieta

Nebula in altis et Aquario C. 13, d. 3

Nebula et proprietas eius C. 13, d. 1 et C. 94, § 1

Nebula pessima C. 12, d. 3

Nivis et proprietas eius C. 10, d. 1

Nomina Christianorum in Anglia C. 98, § 5

Normanni venerunt in Angliam C. 99, § 13

Novum opus chori Eboracensium ecclesie inceptum est C. 103, § 29

Novum opus ecclesie Eboracensium inceptum est C. 103, § 28

Nubes et proprietas eius C. 9, d. 1 et C. 94, q. 2 et C. 94, § 3

Obiit rex Edwardus C. 103, § 30 Occisus est beatus Oswaldus rex C. 102, § 1 Occis[is]us est beatus Thomas Cantuarie C. 102, § 1 Oceanus C. 4, d. 2 Oculi cuiusque gradus C. 39, d. 1 et cetera in eodem C. Officia angelorum et ministerium C. 89, q. 3 Omne opus est opus creatoris vel opus nature C. 87, d. 1 Omnia ponderosa feruntur ad terram C. 2, d. 4 Optaverunt predicatores loca habitandi C. 101, § 12 Opus obstetricum C. 27, d. 3 Ordines angelorum et officium eorum C. 89, q. 3 Ordo angelorum dicitur multitudo celestium spirituum C. 89, q. 6 Ordo Carthusiensis incepit C. 102, § 4 Ordo Cisterciensis incepit C. 101, § 5 Ordo fratrum Augustinensis incepit C. 101, § 11 Ordo fratrum Carmelitarum incepit C. 101, § 10 Ordo fratrum Minorum incepit C. 101, § 9 Ordo fratrum Predicatorum incepit C. 101, § 8 Ordo monachorum nigrorum incepit C. 101, § 1 Ordo Premonstratensis incepit C. 101, § 6 Ordo Templariorum incepit C. 101, § 7 Orpheus deflens C. 78 pars 2 Oswaldus rex martyrizatus est C. 100, § 15

Paradisus locus deliciarum C. 54, d. 1 Pestilentia multis modis curatur C. 17, d. 4 Pestilentia regnans multas proprietates habet C. 17, d. 1 Pestilentia sanguinis minutione C. 17, d. 2 et tabula 3 Pestilentie dietatio C. 17, d. 3 <Ouod> Phane dedit filie sue Axe C. 78, pars 2 Phisionomia cum suis signis C. 31, d. et § sequentis Phorcus fuit rex C. 85, d. 1 Picti et Scotti receperunt fidem Christi C. 100, § 9 Pictura dei Jovis cum suis partibus C. 65, d. 1 Pictura dei Martis cum suis partibus C. 74, d. 1 Pictura dei Mercurii cum suis partibus C. 78, d. 1† Pictura dei Saturni cum suis partibus C. 70, d. 1 Pictura dei Veneris cum suis partibus C. 82, d. 1 Pictura vestium philosophorum C. 22, d. 1\* Piscibus nata disposita ad multa C. 64, § 1 Piscibus natus dispositus ad multa C. 64, d. 1 Pluvia causatur a nube C. 93, q. 9 Plures in ventre nascituri C. 27, d. 4 Ponderosa omnia declinant ad terram C. 87, d. 3 Predestinatio Dei C. 90, d. 1 Prescientia Dei C. 90, d. 1 Preservatio pro pestilentia multis modis C. 17, d. 7 et d. 8 < et d. 9 > † Preservatio sanitatis C. 96, d. 11 Principium medium et finis cuiusque signi C. 95, d. 2 Prima pars picture ymaginis <Solis> C. 61, d. 1 Providentia Dei C. 90, d. 1 Ptolomeus de signis 12 C. 95, d. 1

Puer pastus in ventre matris C. 25, d. 2\*

<sup>†</sup>Pictura dei Mercurii] Marcurii

<sup>\*</sup>Pictura vestium philosophorum C. 22] C. 20

<sup>†</sup>Preservatio pro. . . d. 7 et d. 8] d. 8 et d. 5

<sup>\*</sup>Puer pastus] pueripastus

Ouantitas Lune C. 96, d. ultima Qualitates planetarum C. 92, d. 1 Qualitates signorum C. 51 diversimode Ouare accidit continua transmutatio elementorum C. 91, q. 1 Quare Deus hunc magis elegit quam illum C. 90, q. 4 Quare duo elementa extrema creantur et quare duo media C. 7, q. 1 Quare ignis non potest frigifieri sicut aqua calefieri C. 91, q. 1 Ouare inhibitum est in vetere lege ne quis accederet ad mulierem menstruosam C. 88, § 1 et a. 1 Quare prohibet Deus multotiens quid vult esse et econtra C. 90, q. ultima Quare semen generatum omnino non assimilatur generantibus C. 92, q.4 Quarta pars picture dei Jovis C. 66, d. 1 Ouatuor anni tempora quomodo dividuntur C. 18, d. 1 Quatuor humores humane nature C. 28, § 1 Que proportio fuit prima planetarum motuum C. 93, q. 5 Que sit connexio proportionalis elementorum C. 93, q. 2 Ouibus modis temporalia disponuntur C. 47, d. 1 Ouid sit visus C. 94, § 2 Ouomodo in septem diebus creavit Deus omnia C. 98, § 1 Quot et que faciunt hominem sapientem C. 19. d. 2 Ouot modis pueri nascuntur C. 27, d. 2 Quot sunt species sapientie C. 20, d. 2

Regnum Medorum recepit fidem Christi C. 98, § 6
Regula canonicorum C. 101, § 3
Reparabant Saraceni templum Jerusolimis C. 103, § 24\*
Repleti opus C. 96, d. 10
Resolvuntur corpora C. 96, d. 2
Richardus rex filius Edwardi illustris principis coronatus est C. 103, § 31
Roma recepit fidem Christi C. 100, § 4

<sup>\*</sup>Reparabant Saraceni templum Jerusolimis] Jerosolimis

Sagittario nata C. 63, § 1 Sagittario natus C. 63, d. 1 Sagittarius C. 84, d. 9, 14 Salsitudo maris C. 93, q. 9 Saturnus cum aliis planetis C. 85, d. 1 Saturnus est senex et gelidus C. 82, pars 3 Saturnus planeta C. 67, d. 1 Saturnus tres filios habuit C. 50, d. 1 Saxones receperunt fidem Christi C. 100, § 10 Scientia Dei C. 50, d. 1 Scorpio C. 84, d. 13, d. 15 Septem sunt stelle errantes C. 83, d. 2 Serpens erat in palude Grecie quem superavit Hercules C. 82, pars 5 Si homines et cetera animalia trahant virtutem de parentibus C. 92, q. 4 Signa 12 C. 51, d. singulis Signa boni stomachi C. 96, d. 3 Signum nivis advenientis C. 10, d. 3 Socii Ulixis C. 82, pars 4<sup>†</sup> <Sodryk> rex venit C. 100, § 10 Sol quartus planeta C. 59, d. 1 et C. 83, d. 3 Spatium a terra usque ad altissimum planetam C. 93, q. 3 Sperma muliebre C. 92, d. 4 Spera cum proprietatibus suis C. 49, d. 1 Spera Pythagore C. 96 cum tabulis sequentibus\* Spera syderium C. 49, d. 1 et de ceteris speris C. ut supra Stella cometa cum suis proprietatibus C. 92, q. 3 Sterilitas venit ex siccitate C. 88, d. 4 Summa annorum gradatim ab Adam usque ad incarnationem Christi C. 97, § 1, § 2, § 3 et § 4

Tabula de duratione planetarum

Tabula 4 et 5 de dispositione septem annorum annuatim

<sup>†</sup>Socii Ulixis] Ulexis

<sup>\*</sup>Spera Pythagore] Spera Pictagore

#### Medieval Table of Contents

Tabula sexta quomodo regnant signa cum planetis

Tabula septima Alexandri de signis

Tabula octava qua hora diei vel noctis regnat quis planeta

Tabula triginta die < s > Lune nova cum eclipsibus

Tabula decima de mensibus, signis, gradibus, minutis, et secundis

Tabula undecima de etatibus

Tabula duodecima de remediis

Tabula tercidecima de magnitudine stellarum

Tabula pro horis diei et noctis quartadecima

Tabula quintadecima de duratione signorum

Tabula sextadecima de qualitatibus planetarum

Tabula 17 de diebus bonis et malis

Tabula 18 de planetis, de tribus partibus mundi et de regnis earum

Tantalus ponitur pro avaro C. 78 pars 7

Tauro nata C. 80, § 1

Tauro natus C. 80, d. 1

Temperiei cognitio C. 9, d. 2

Terra et eius proprietas C. 2, d. 1

Terre motus C. 3, d. 1, C. 93, d. 7

Tibie late et alte C. 44, d. 1 et cetera

Tonitrus concussio C. 8, d. 5

Tonitrus et proprietas eius C. 8, d. 1

Tonitrus in oriente C. 8, d. 4

Tonitrus mirabilia et opera eius C. 8, d. 6

Tonitrus sonans certis temporibus C. 95, d. 4

Tonitrus substantia C. 8, d. 3

Tres Furie C. 78, pars 4

Tres partes prudentie C. 66, d. 1

Tres sunt Gratie C. 85, d. 7

Tres sunt que Fata vocant sorores C. 85, d. 5

Tria genera hominum non generant C. 24, d. 2

Ubi situs <est> paradisus C. 54, d. 2

Venti australes C. 16, d. 2 Venti omnes in tabula 2 Venti 4 cardinales C. 16, d. 1 Venti 4 principales C. 15, d. 1 Ventus australis C. 93, q. 7† Ventus et proprietas eius C. 14, d. 4 Ver C. 18, d. 2 Versus de bissexto pascha et dominicalibus Vespertina refectio et meridiana C. 96, d. 7 Vigor naturalis C. 28, d. 1 Virgine nata C. 77, § 1 Virgine natus C. 77, d. 1 Virginitas C. 70, pars 6 Virgo C. 84, d. 6 Virtus nascitiva C. 26, d. 1 Vita nostra comparatur filo C. 85, d. 6 Ulixes veniens de Troia C. 74, d. 1, C. 83, d. 4\* Vomitus C. 96, d. 9 Vox cuiusque nature C. 36, d. 1, C. 37 et cetera Utrum empyrei dominatio sit una vel plures C. 89, q. 2 Utrum tantum sit unum celum C. 91, q. 4 Vulcanus voluit concubere cum Pallide C. 55, d. 2 Vultur non trahit jecur C. 82, pars 2†

Ymago prima de humoribus colericis
Ymago secunda fleumatica
Ymago tertia melancolica
Ymago quarta sanguinea
Ymago quinta pro diminutione sanguinis cum suis tabulis
Ymago sexta de Luna et proprietatibus eius
Ymago septima de Sole et proprietatibus eius
Ymago octava de Jove et proprietatibus eius

<sup>†</sup>Ventus australis] Virtus

<sup>\*</sup>Ulixes] Ulexes

<sup>†</sup>Vultur non trahit jecur] gecur

Ymago 9 de Saturno et proprietatibus eius Ymago 10 de Marte et proprietatibus eius Ymago 11 de Mercurio et proprietatibus eius† Ymago 12 de Venere et proprietatibus eius Yridis colores C. 12, d. 11 Yridis signa possunt videri C. 12, d. ultima Yris est signum federis Domini C. 12, d. 3 Yris et proprietas eius C. 12, d. 1 Yris XI annis ante diem judicii non videbitur C. 12, d. 4 Yxion voluit concubere cum Junone C. 78, pars 5

Zodiacus C. 84, d. 1 Zona antartica C. 91, q. 3 Zona extrema C. 91, q. 3 Zona meridiana C. 91, q. 3 Zona sub polo arctico C. 91, q. 3 Zona torrida C. 91, q. 3

Explicit Tabula

Incipit Prologus

<sup>†</sup>Mercurio] Marcurio

Ad honorem et gloriam domini nostri Jesu Christi et beate Marie virginis necnon et omnium sanctorum ad simpliciumque noticiam litteratorum et introductionem hic liber quatenus in antiquorum codicibus multa repperiuntur modernis temporibus institutus est. Qui non inmer-5 ito cosmigraphia nominatur et dicitur a cosmus quod est mundus et graphia quod est discriptio unde cosmigraphia, id est mundi discriptio. Et quia mundus nichil aliud est <quam> quatuor elementa ab ipsis elementis incipiamus: quomodo faciunt mundum unumquodque in genere suo. Quo dicto qualiter minor mundus factus est eis, videlicet 10 homo qui in se continet omnia elementa declaremus, sine quibus vivere Deinde humores, complectiones in omnibus nequaquam potest. membris secundum doctores summos, anime infusionem formatis ceteris membris consilium in hominis dispositione, que est causa efficiens mundi ponamus formalem eius et bonitatem, efficatiamque 15 signorum et planetarum. Non tamen certe quod omnis homo omnino taliter facere debet secundum hoc dictum bonum vel malum sed voluntarius actus a bono declinans ad malum vel de malo ad bonum disposipredictorum. Tamen secundum impedit naturalem parvi declinant ad disposita, et hoc secundum sensualitatem 20 corruptivam, unde Apostolus: "inveni legem. . . . in membris meis. repugnantem legi mentis [mentis] mee, et captivum me ducentem in legem peccati," Omnia prescivit, omnia prenovit, omnia predestinavit Deus sicut ipsi placuit, scivit in horrio triticum, scivit et zizaniam.†2 Sicque mundus tam minor quam maior factus est quatuor elementa non 25 quod quoddam mundum est in se sed alio mixtum et unumquodque in se continet et disponit diversa multa circa nostra inferiora. Veluti in aere planete cum suis signis et aliis passionibus eorum, ita in corpore humano habent\* suos effectus secundum magis vel minus effectus eorum, ut motibus et elementorum cursibus cum suis signis disponun-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Rom. 7.21, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> cf. Matt. 13.30.

<sup>†</sup>zizaniam] zizaninam

<sup>\*</sup>habent | habunt

- 30 tur inferiora omnia, ut patet inferius.<sup>3</sup> Non enim mea sunt dicta sed diversorum doctorum utpote divinorum, philosophorum, astrologorum, et poetarum, in 104 capitulis, in 22 tabulis, in 12 figuris diversis: figura prima coleram, secunda fleuma, tertia melancoliam,† quarta sanguinem, quinta fleubotomiam, sexta Lunam, septima Solem, octava Jovem, 35 nona Saturnum, decima Martem, undecima Mercurium,\* duodecima Venus designant. Unde O vos profundi clerici et viri prudentes hunc librum futuro legentes† non lingua detractet nec ydeotam balbutientem me subsannet, sed quod omissum est benigne corrigere caritative rogo studiatis, operi voluntatis instituentis compatientes intimeque devote 40 orantes pro Johanne fortissime Christo tonante, cuius nomen non pono, quia de fama humana minime curo nec de gloria vana. Potest tamen intelligi, si lector bene videat, inde quod bonum est in oculis eius retribuat "scrutans corda et renes, Deus." Explicit prologus. Incipit C. primum. (Fol. 1°.)
- d. 1 In principio creavit Deus celum et terram et mundum et universa que in eis sunt. Mundus igitur dicitur quattuor elementa, qualiter dicunt philosophi quasi undique motus. Est enim in perpetuo motu. Huius figura est in modum pile rotunda, sed instar\* ovi selementis < distincta>. Nam mundus undique celo ut testa circumdatur; celo ut purus ether ut < album>, est etheri, turbidus aer ut vitelum, aere terra ut pinguetudinis gutta includitur. Creatio mundi quinque modis scribitur: uno quo ante ipsa secularia universitas mundi in mente divina concipitur; secundo, cum ad exemplar architipi hic sensibilis mundus in materia creatur; tertio, cum per species et formas sex diebus hic mundus formatur; quarto, cum unum ab alio utpote† homo

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> cf. Honorius, *Imago Mundi*, Book II, c. 59, PL 172,154 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> cf. Ps. 7.10.

<sup>†</sup>melancoliam] malancoliam

<sup>\*</sup>Mercurium] Marcurium

<sup>†</sup>legentes] legentis

<sup>\*</sup>instarl inster

<sup>†</sup>utpote] utputa

ab homine, pecus a pecude et cetera; quinto, cum adhuc mundus innovabitur, sicut scribitur "Ecce nova facio omnia."<sup>5</sup>

d. 2 Elementa dicuntur quasi yle ligamenta; yle autem est materia. 15 Sunt autem et quatuor elementa, ex quibus constant omnia, scilicet ignis, aer, aqua, terra, que in modum circuli in se revolvuntur, dum ignis in aerem, aer in aquam, aqua in terram convertitur; rursus terra in aquam, aqua in aerem, aer in ignem commutatur. Decidunt, ymbre nebule sustolluntur ampnes, ruunt grandines; torrent radii solis et ter-20 ram undique implent. Vapor ex alto cadit, rursusque in altum redit. Ouot animalium haustus spiritum e sublimi trahunt. Proinde quis estates et hyemes, que in temporibus annua vice volvuntur, siderum motu fieri dubitet? Ut solis ergo natura annum intelligitur temperare, sic reliquorum quoque syderum propria quibusque vis est et ad suam 25 cuique naturam fertilis: alia sunt in liquorem soluti humoris fecunda, alia concreata in pruinas aut coacta in nives, aut glaciata in grandines, aut flatus temporis, alia vaporis, alia roris, atque rigoris est. Igitur in suo quaque motu naturam suam exercent. Tria corpora distinguntur: infimum, medium, et supremum. Terra infima est et in centro posita, 30 et ideo non movetur; medium aer vel agua vel ignis; supremum vero celeste <est>. Sicut differunt corpora ita differunt qualitates: <in corpore infimo est opacitas, in corpore medio diafaneitas, > in corpore supremo perspicuitas est.<sup>6</sup>

## Capitulum Secundum, d. 1

Terra elementum est accommodatissimum homini. Illa enim hominem, ut celum continet Deum aut angelos, nos nascentes excipit, natos alit, semelque editos sustinet semper, novissime complexa gremio iam <a> natura elementorum reliqua penitus addicatos cum maxime nos ut mater operiens. Ista medicas herbas fundit homini et, breviter dicens, semper quod necesse est parturit. Cingitur ergo celo in forma orbis assidua circa eam mundus astrorumque volubilitate cogente.

d. 2 Terre forma est rotunda, unde et orbis est dicta. Si quis in aere positus eam desuper respiceret, tota enormitas montium et concav10 itas vallium minus in ea appareret quam digitus alicuius, si pilam in manu teneret.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> cf. Apoc. 2.15.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> d. 1 - d. 2 H. Boese. ed. *Thomas Cantimpratensis Liber de Natura Rerum* (Berlin and New York, 1973), Book XIX, c. 1, pp. 404-5.

- d. 3 Circuitus autem terre centum et octoginta milibus stadiorum mensuratur, que in duodecies mille miliaria et 52 computantur. Terre naturaliter est frigida et arida, unde dicitur arida.
- d. 4 Omnia ponderosa† feruntur ad terram sicut ad centrum, unde solum dicitur. Nisi ab humiditate aque per occultos meatus penitraretur, propter siccitatem suam in pulverem redigeretur et destrueretur sicut dicit Beda. Cum calore solvitur in nebulam\* humorem receptum emittit. Ut dicit Beda, aqua marina per meatus < terre > collata, dulcis efficitur. Mire fecunditatis est terra; nec enim quicquid crescere potest nisi in terra. Exterius despecta est, tamen intra se continet pretiosa metalla. Terra est frigidum et siccum elementum, de non ente ad ens primo die deductum. Martianus. Terra, marcescentibus seminibus in yeme, mediante aere calorem ab ethere mutuante fomentum recipit et fecunditatem. In vere floribus et herboribus et herbis ornatur < terra > et vestibus foliorum arbores, quibus < omnibus > in yeme spoliantur. In visceribus terre et in arenis gemme (Fol. 2<sup>r</sup>) pretiose inveniuntur.
- d. 5 Intra viscera terre ignis includitur, qui per diversa loca erumpere perhibetur, venisque sulfuriis et alluviosis nutritur. In tempore siccitatis finditur < terra > et rimas et cavernas aperit; in tempore vero humiditatis clauditur. Terra < est > in media mundi regione posita equali intervallo consistens, que singulari numero totum orbem significat, plurali vero singulas partes. Cuius nomina diversa dat ratio. Naturalis proprietas siccitas est terris, nam ut humida sit, hac aquarum affinitate sortitur. Cuius motum alii dicunt ventum esse in concavis eiusque motus eam movet; alii aquam dicunt in terris generalem

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Bede, De Natura Rerum, c. 44, PL 90.262-3.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> John Damascene, *De fide Orthodoxa*, tr. Burgundio of Pisa, ed. E. M. Buytaert (St. Bonaventure, N.Y., 1955) c. 24.1, p. 102; c. 24.6, p. 105 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> This passage does not occur in Martianus or his commentators; a gloss by John the Scot, "terra quippe. . .et nutrit", is close. Cora E. Lutz ed. *Johannis Scotti Annotationes in Marcianum* (Cambridge, Mass, 1939) I. 5.14, pp. 6-7.

<sup>†</sup>ponderosal pondorosa

<sup>\*</sup>nebulam] nubulam

moveri et eas simul concutere sicut vas, ut dicit Lucretius. <sup>10</sup> Alii dicunt eandem terram, latentem terram cuius plerumque latentes ruine superposita cuncta concutiunt. Terre quoque jactus aut motu inferioris aque <sup>40</sup> fit aut crebris tonitruis aut de concavis terre erumpentibus ventis. Terra quidem etiam dicitur orbis a rotunditate circulique, quia sicut rota est; unde brevis <in> rotella orbiculus dicitur. Undique occianus circumfluens eius autem circulo ambit fines.

d. 6 Divisus est in trifariam, e quibus una pars Asia, altera Europa, 45 tertia Africa† nuncupatur. Quas tres partes orbis veteres non equaliter diviserunt. Nam Asia a meridie per orientem usque a<d> septentrionem pervenit. Europa vero a septentrione usque ad occidentem, atque inde Africa ab occidente usque ad meridiem. Unde evidenter due orbem dimidium tenent, Europa et Africa, alium vero dimidium sola 50 Asia. 11

#### Capitulum Tertium

- d. 1 Jacobus dicit quod terremotus periculosi valde et horribiles non solum in partibus orientis, sed in Europa frequenter fiunt, et hoc maxime circa partes maritimas.<sup>12</sup>
- d. 2 Et huius terremotus causa secundum philosophos: Venti conscavis locis infusi, dum erumpere gestiunt et liberam exalationem aer inclusus et concitatus non habet, terram horribili fragore concutiunt eamque tremere faciunt.
- d. 3 Que dum residere non valet, in pulsibus rumpitur et fit immensus hyatus terre; et hanc ob causam quandoque civitates 10 absor te sunt in abyssum. Quandoque non rumpitur terra, tam vehementi spiritu procellarum concitatur et impellitur terra, quod civitates cum muris et turribus et aliis edificiis subito corruentes suffocant

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Lucretius, *De Rerum Natura* VI. 535-556. Lucretius actually says that the earth is often shaken by a wave of water, which causes earthquakes.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> C.2 d. 1 - d. 6 Boese op. cit. Bk. XIX, c. 2, pp. 405-408.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Jacques de Vitry, Historia Orientalis (Rp. Meisenheim am Glan, 1971), c. 84, p. 165.

<sup>†</sup>Africa] Affrica

et opprimunt homines improbos. Ex huius <modi> concutione Tyrensis civitas, postquam in manus Latinorum venit, cum habitatoribus eius fere penitus est deleta. Et notandum quod hoc est terre tremor quod in nube tonitruum; hic hyatus facit, quod ibi fulmen. Fiunt autem cum terremotu inundationes maris eodem videlicet spiritu infusi vel residentis sinu recepti.

d. 4 Unde tellus Sicilie,† que cavernosa est ac sulfur[i]e et bitumine strata, ventis pene tota et ignibus patet, spiritu introrsus cum igne decertanti; multis sepe locis fumum vel vapores aut flammas eructat, vel etiam vento acrius incumbente harenarum lapidumve moles egerit. Inde montis Ethne ad exemplum gehenne igneum tam diuturnum durat incendium, quod insularum dicunt < undis> nutriri, dum aquarum concursus spiritum in ymum profundum secum rapiens tam diu suffocat, donec venis terre diffusus fomenta ignis accendat.

Capitulum quartum loquens de aqua et natura eius.

- d. 1 Aqua secundum elementum est. Ut dicit Ysidorus, aqua ab equalitate dicitur. 13 Huius, ut dicunt philosophi, immensa profunditas dicitur abyssus quasi absens fundus; habet tamen fundum, quamvis profundus sit. Cum Luna crescit et cum Luna decrescit per 10 et 9 annos ad principia motus et ad paria incrementa ut Luna revertitur.
  - d. 2 Oceanus\* fluviorum cursu non augetur. Quia fluenta dulcia partim salsis vadis consumiuntur vel vento aut ardore Solis arripiuntur, partim per occultos meatus in suos revertuntur. Lune† autem alimentum in dulcibus aquis, Solis vero in amaris.
- d. 3 Mare rubrum de oceano exit, (Fol. 2°) sed roseum colorem de terra trahit, que tota sanguineo colore rubet ac vicina inficit littora. Mare dicitur amarum, eo quod sit sed hoc per venas terre occultis meatibus discurrens amaritudinem in terra deponit et dulce in fontibus

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Isidore of Seville, Wm. Lindsay ed. Etymologiae (Oxford, 1957) XIII. 12.1 YAL.

<sup>†</sup>Sicilie] Secilie

<sup>\*</sup>Oceanus Occianus

<sup>†</sup>Lune] luna

22 C.4 Fol. 2<sup>v</sup>

erumpit, in se iterum fluens, ut scribitur "ad locum unde ex<e>unt 15 flumina revertuntur, ut iterum fluant." 14

- p. 1 Dicitur tamen quod aque natura sit duplex, scilicet salsa et dulcis secundum quosdam philosophos. Salsa est maris et gravior est, dulcis fluminum vel fontium et levior est. Hinc est quod mare non redundat, quamvis ipsum omnia fulmina intrent, et quod suprema 20 maris unda non <est> tantum amara quam ea, que in ymo posita est. Quod fontes in yeme sunt calidi et in estate frigidi, hec est causa. In estate calor aeris repellit frigus in terram et inde fit aqua frigida. In veme vero frigus aeris pellit calorem in terram, et inde fit aqua calida.
- q. 1 Et cum omnia aqua aut dulcis sit aut salsa, videndum tamen 25 est, unde quedam erumpat calida et putrida. Sunt quidam specus subterranei naturali sulphure pleni. In hiis cum ventus concipitur, eius afflatu sulfur accenditur. Quod incendium eructuant <etiam quedam loca, ut fit in Sicilia>. Sunt alia plena serpentibus, qui vicinam aquam inficiunt, que tamen de terra exurgunt bibentes interimit, ut fons Stix 30 fecit.
- d. 4 Et notandum quod aqua maris mortui non movetur a ventis et in se nichil vivere patitur. Fit autem ex fontibus bituminis, ex quibusque edificata est turris Babil in campo magno Sennaar. Bituminis autem natura resistit aquis et non dividitur <nisi> menstruo sanguine.

  35 Pisces et aves nonulle ideo in aquam commorantur, quia de hiis facta leguntur. Quod autem <aves> in aere volant et in terra habitant, ideo fit, quia aer est humidus ut aqua et terra est aqua mixta.
- p. 2 Quod autem quedam animalia de terra creata in aqua possunt morari, ut sunt cocodrilli et ypotami, hoc ideo fit, quia aqua est terra 40 valde permixta. Ut dicit Experimentator, 15 aqua est frigida et humida. Que de lapide manat, levior et limpidior est. Ventre < m > † et urinam provocat. Cocta mulieri medetur.
  - d. 5 Inter omnes aquas, aqua pluvialis valet, quia levis et dulcis et facile degeritur, <cito calefacit et cito infrigidat>, cocta infrigidat.

15 For a discussion of "Experimentator", see John B. Friedman, ed. "Thomas of Cantimpré, De Naturis Rerum. (Prologue, Book III, Book XIX)", Cahiers d'études Médiévales: 2. La Science de la Nature: théories et pratiques (Paris and Montreal, 1974), pp. 113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Eccl. 1.7.

tventrem] ventre

45 fluxum ventris stringit. Que ad ortum Solis vel ad meridiem et de montibus calidis exit, hec propinquat aque pluviali. Que vero contra occidentem vel septentrionem, pessima est. Petram vero in vesica† et in renibus generat. Mulieres etiam steriles facit, et corpori torporem infert et rigore nimio menstrua stringit, et inhibet egritudini sudorem.
50 Ventris fluxum et nauseam provocat. Aqua salsa virtutem similem habet sal[s]i. Aqua communis est, sordes lavat. In ymys fluit. Alveum suum non deserit. In mare revertitur. Diluvium sequitur. Terra permixta est. Lutum facit. Pauperum potus est. Clara est. Habetur pro speculo. Vestigium navis non retinet. Ignem extinguit.
55 Sitim sedat. Quedam est laxativa. Quedam constrictiva. Quedam alterativa.

# Capitulum 5 De Aere

- d. 1 Aer tertium elementum est. Aer est omne quod <inani> simile a terra usque ad Lunam conspicitur, de quo vitalis spiritus hauritur. In hoc commorantur demones cum tormento diem judicii prestolantes. Ex eo corpora sibi sumunt, dum hominibus apparent. Est enim quodammodo cursus in terra, aqua, igne permixtus. Verumptamen illa corpora que ex aere sumunt demones, licet citissime liquabilia\* sunt, durum tamen et molle, asperum et leve sentitur in eis; et hoc fit ex contrariis elementis simul mixtis.
- d. 2 Aliter enim non reciperent sonum, unde ad eos quibus apparent verba formantur. Ex aere et in aere fiunt venti, nives, grandines, pluvie, tonitrua, atque corruscationes. Patitur ex contrarietate et vehementia elementorum. In hoc fiunt corruptiones, unde infirmitates et pestilentie generantur unde postea dicetur. Hee sunt proprietates aeris secundum Experimentatorem. Aer est rarus, levis, mobilis, avibus pervius, facile corrumpitur. Spiraculum est viventium. Nubibus obscuratur. Sole illustratur. Yeme condensatur. Vento agitatur. Estate serenatur. Ne-(Fol. 3<sup>r</sup>)-bulliosus significat pluviam. Aer circa paludosa loca <et humida> condensatur et facillime corrumpitur. Circa montes vero subtiles est nimium impenitrabilis. Mediis autem

<sup>†</sup>vesica] visica

<sup>\*</sup>liquabilia] liquabiles

20 locis, que non sunt nimis alta vel demissa, optimus est at quoniam de passionibus aeris multa diximus, [et] ad quartum transeamus.<sup>16</sup>

Capitulum 6 De Igne

d. 1 Ignis quartum elementum est. Calidus et siccus est. Rutilat. Ad calorem trahit ea que in eo ponuntur, cursum tendit, et quanto maior est, tanto altius ascendit. Splendorem emittit. Fumum generat. Calorem emittit. Ligna consumit. Attractive nature est. Cibos decos quit. Materiam sequitur. Effectus ignis possunt videri per duos versus:

Destruit, emollit, restringit, consolidatque, Clarificat, terret, accendit, letificatque.

Sequuntur proprietates ignis per 2 versus:

Mobilis et siccus mundusque favilla tenetur, Crescit et ascendit, sed aqua modica morietur.

Et referuntur ille proprietates ad spiritum sanctum. Huic sequitur de illo purissimo igne, qui super aerem in regione ignis est super 7 regiones humorum, de quibus predictum est. Hec regio ignis, sicut dicunt philosophi, a Lune globo usque ad firmamentum extenditur. Is tantum est aere subtilior, quantum aer aqua tenuior, <aqua> terra rarior. Is et iam ether dicitur, qui purus aer nominatur, et quia perpetuo splendore letatur. De hoc angeli assumunt corpora cum ad homines missi veniunt, sicut demones in aere inferiori caliginoso. In hac regione ignis 7 stelle, id est, 7 planete, singulis circulis circa mundum feruntur et ob vagum cursum "erratice" nominantur. Hec sunt igitur quatuor elementa: terra, aqua, aer, ignis, de quibus simul et singulariter quidam ex nostris satis apte distinxit, dicens:

Terra jacet stabilis; Aqua fluit labilis; Aer mutat mobilis;

25

10

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> C.5 d.1 - d. 2 Boese, op. cit. Bk. XIX, c. 5, p. 411.

Ignis volat nobilis; Volvitur rotabilis Machina sperabilis.<sup>17</sup>

### C. 7 Generaliter de 4 elementis

- a. 1 Nunc videndum est de quatuor elementis hoc modo scilicet primum ostendendo: quare duo extrema elementa creata sunt. Deinde duo media hec unum tantum. Deinde qualiter ex tali materia mundus sit compositus ut ostendat eum sic esse factum quod perpetuus esse 5 poterit. Sed ubi consequens littera liquescat quid sit elementum et predicta dicamus. Constantinus igitur sic definit<sup>†</sup> elementum. Elementum est simpla et minima alicuius corporis particula. Simpla ad qualitatem, minima ad quantitatem; cuius expositio talis est: elementum est pars simpla, <id est> cuius non sunt contrarie qualitates. 10 < quia > hoc totum videntur habere ossa, ut removeat illa, addit minima, id est, que illa est pars alicuius, quod nichil est pars eiusdem. Unde littere < per simile > dicuntur elementa. Sunt enim illa voces et partes vocis, quod nichil est pars illarum. Voluit autem Constantinus iste ex quatuor elementis constare quatuor humores, ut melancolicam, 15 flematicam, sanguinem, coleram. Elementum est scilicet nec aqua, nec terra, nec ignis, nec aer, nullum quippe eorum simplum qualitate, minimum quantitate est. Etenim in terra aliquid <est> calidi, aliquid frigidi, aliquid sicci, aliquid humidi. Ouod quia patens est probationi\* illius pretermittimus. Minima quantitate, <non> cuius tante sunt 20 partes 5 zone, vel quatuor sunt eiusdem quadrantes. Non ergo elementum est. Similiter de aqua et igne et aere probari potest. Elementa sunt simple et minime particule, quibus hec quatuor constant, que videmus. Que elementa numquam videntur, sed ratione discretionis intelliguntur.
- d. 1 Dividitur enim humanum corpus in organica, scilicet in manus 25 et cetera organica in [omoiomira] in humores, in elementa. Cuius divisionis pars actu, pars sola cognitione et ratione fieri potest. Quia ut ait Boitius vis est intelligens conjuncta disjungere, et disjuncta

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> C. 6 d. 1 Boese, op. cit. Bk. XIX, c. 6, pp. 412-413.

<sup>†</sup>definit| diffinit

<sup>\*</sup>probationi] probationem

conjungere. 18 Sed queret aliquis: ubi sunt elementa? Nos vero dicimus: in compositione corporum non per se.

- d. 2 Sunt igitur in compositione corporum quatuor genera predictarum particulariter quedam frigide et sicce que dicuntur terra, quedam frigide et humide que aqua, quedam calide et humide que aer, quedam calide et sicce que ignis. Cum igitur quatuor ista que videntur ex quatuor generibus particulariter constant, id in quo dominantur particule 35 frigide et sicce nomine illius elementi terra dicitur id in quo frigide et humide aqua, in quo calide et humide aer, in quo calide et sicce ignis. Si (Fol. 3<sup>v</sup>) ergo digna illis velimus inponere nomina particulas illas dicamus elementa. Ista que videntur elementa, quoniam ista que videntur etiam auctores vocant elementa, ut Juvenalis loquens de 40 gulosis ait: "gustusque per omnia querunt elementa interea† homines." In aqua pisces, in aere aves quo modo sententiam Constantini possit stare dicimus.\* Constantinus igitur de materiis corporum tractans ut phisicus illorum minimas particulas elementa vocavit. Philosophi vero de creatione rem agentes: hic de singulorum materiis corporum 45 tractantes ista quatuor que videntur elementa mundi vocaverunt, quia ex istis quatuor constat mundus et illa prima creata sunt, et ex illis que creata sunt, creantur et creabuntur omnia corpora. Sunt igitur elementa corporum predicte particule, ut < sic > discipla.<sup>20</sup>
- p. 1 Ostensa causa creationis extremorum; ostendit causam mediorum que talis est. Quod propter conjunctionem extremorum facta sunt non quod non sint. Alie cause que in philosophica ostenduntur, sed quia iste ad hunc locum <nichil> pertinent nec est credendum ista posteriora illis facta, et si propter illorum conjunctione, sed similia. Tanta enim fuit artificis potentia et sapientia, quod similia creare potuit et, ut competentius ad ista duo descendat, de omnibus mediis docet qualia esse debent, et ubi unum medium sufficiat, et ubi

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> very loosely, Boethius, De Consolatione Philosophiae, V, m.3 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Juvenal, Sat 11.14: Interea gustus elementa per omnia quaerunt YAL.

William of Conches, De Philosophia Mundi ed. Gregor Maurach (Pretoria, 1974) Book I, c. xxii, pp. 19-21 YAL.

<sup>†</sup>interea] intera

<sup>\*</sup>dicimus] dicamus

duo quod ut melius intelligatur, de conmixtione et conjunctione elementorum aliquid dicamus. Conmixtio igitur contrariorum est, quando ex duobus illa fit aliquid, ut neutrum eorum remaneat quod ante fuerat, ut sicut calidissimum frigidissimo conmiscietur, fit tepidum neque frigidissime neque calidissimo remanente.

p. 2 Conjunctio vero contrariorum est, quando ex duobus illa fit unum quod utrumque remaneat id quod antea fuerat. Sed hec in contrariis, agentes qualitates habentibus, sine medio esse non potest. 21 Sed agentes qualitates calor et frigiditas habent. † Calor enim desiccat et consumit, frigiditas enim similiter desiccat, spissat et constringit. Si enim unum alteri apponatur sine medio repug-(Fol. 41)-nant numquamque aliud dissolvit, oportet ut subsistant inter ea aliquid medium esse. Quod si tale sit ut plus habeat se ad unum quam ad aliud, paula10 tim transibit ad illud ad quod se plus habet. Hicque dissolvitur illa conjunctio sed si fuerit tale quod ad utrumque equaliter se habeat, conjunctionem illorum servabit et cetera.

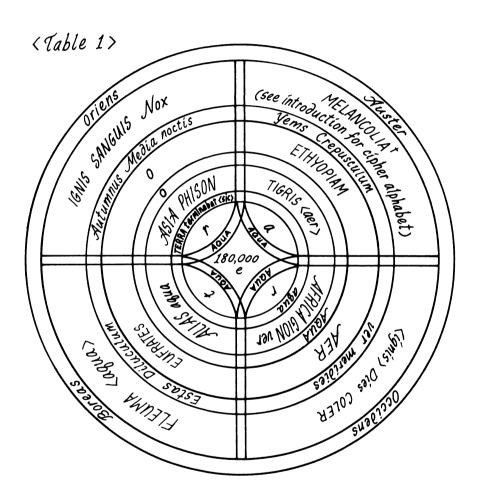
# Capitulum 8 De Tonitruo

d. 1 Tonitruum est secundum philosophos, quando venti suo spiramine aquas in aere trahunt, que conglobate, in nubes densantur, quibus cum venti

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> idem, pp. 23-24.

<sup>†</sup>habent] habunt

28 Fol. 3'



<sup>†</sup>MELANCOLIA] malancolia

C.8 Fol. 4<sup>r</sup> 29

25 inclusi fuerint, erumpere nituntur et magno murmure concrepant, nubibusque collisis, magnum ignem ejiciunt. Crepitus igitur nubium et ventorum est tonitrus. Ignis inde excussus est fulgur. Qui ignis ideo penitrat que tangit, quia < nostro > subtilior est et magna vi ventorum impellitur. Ab aquilone fulgur, ab euro tonitrus tempestatem significat. 30 Igitur fumo calido et humido ad superiora < tendente > cum ad summum aeris pervenit, ex ponderatione humoris movetur summitas aeris. cuius particule ad modum undarum aque sibi concurrentium fragorem et tonitruum faciunt. Ex motu vero aer calefactus transit in igneam substantiam fitque corruscatio, que quamvis cum fragore fiat, tamen 35 citius ad nos pervenit quia visus velocior et validior est auditu. Verbi gratia, dum enim a longe <hominem> percutere arborem aliquem <cernimus>, videmus tamen prius [videmus] ictum quam audimus sonum eius. Cum ergo sit aer superior ex fumo humidus et ex humido fumo spissatus, fit occursus generaturque impetus, qui si ascenderit sur-40 sum, fit fragor sine fulmine. Sin autem impetus ille deorsum tendat, tamen tantus < non> sit, quod usque ad obstaculum pervenerit, nondum est fulmen. Cum vero usque ad obstaculum pervenerit, obstantia findit. Sed quia est proprius motus aeris tendere sursum, nulla materia exire videtur, sparsosque aer ignes recolligit. Si vero in hac inferiori 45 < parte > aeris multus sit humor, < aer > existens in illo impetu igniri non potest, fitque fulmen findens, non urens. Sin autem ibi non sit humor, ex motu <et> siccitate <ignescit>, fitque fulmen urens. Est igitur fulmen pars aeris collisione aliqua usque ad obstaculum perveniens cum impetu. < Tonitruum vero est partium aeris cum impetu 50 concurrentium sonus >.

- d. 2 Corruscatio vero est pars aeris ex impetu ignea et splendens. Non est fulmen lapidea substantia, ut quidam dicunt. Si enim lapidea esset substantia, non huc illucque discurreret nec sursum reverteretur et tum feriret carnem et ossa comminueret. Fulmen sepius alta sternit, 55 quia, cum ab alto aliquando descenderit, citius alta reperit.
  - d. 3 Et notandum quod quorundam sententia est fulmen esse lapidee substantie, et assignantur rationes quia: cum fumus igneus ad superiora ascenderit, cum eo elevatur aliquid terrene substantie, que ex calore Solis in lapideam substantiam transit continenturque in

60 concavitate nubium, donec nubes impetu aliquo dividatur, <et sic cadens subjectum concutiat>. Hinc digne queritur, cum omni tempore anni fumus humidus, ut prediximus, ascendat: quare non omni tempore anni tonitrua contingunt et fulmina? Cui questioni <sic> respondere potest: et si ex humido fumo habeant esse tonitrua, tamen 65 dum inferiores partes aeris ipse obtinet fumus et non ad superiora conscendit, inspissatur juxta terram et <non> potest huc illucque <impellere aera. Si autem ad summum pervenerit, huc et illuc> ex habilitate eum impellit fiuntque tonitrua et fulmina. In hyeme vero, et si aer spissus sit, non est tamen tantus calor, qui spissum fumum ad 70 summum possit aeris impellere. Remanens igitur in inferiori parte aeris ventos gignit et pluvias et non tonitrua. In estate vero, cum sit maximus calor, humor usque ad summum aeris elevetur fitque partium aeris diversa incursio, et inde contingunt tonitrua. In autumno vero, quia frigidus est et siccus, neque est humor qui elevetur† neque calor 75 qui elevet.

d. 4 In oriente vero <estate> non fiunt tonitrua sicut apud nos in partibus Europe, sed in hyeme ibidem fiunt tonitrua, et hec est ratio. In oriente estus\* estatis tempore calidissimus est atque siccissimus nec potest aliquis humor et si ascenderit, in nubes cogi, quin nimio calore aeris dissipetur,† et ideo in estate orientis partes carent tonitruo. In hyeme ibidem fiunt, quia humor sufficiens de terra ascendit,\* et est aer calidus quo elevetur, sicque temperatur aer calore et humore, ut facillime concrescant (Fol. 4°) fumi in nubes et fiant concursus ventorum et nubium quo tonitrus et fulmina proveniant. Potest autem nostra estas in Europa orientis hyemi comparari. Fulminum plura genera tradit Plinius. 22 Que sicca veniant, non dissipant, sed adurunt, que autem humida sunt, non adurunt, sed dissipant <a href="mailto-atque">atque infuscant</a>. Tertium

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Pliny, Historia Naturalis, II. 52.

<sup>†</sup>elevetur] elevatur

<sup>\*</sup>estus] estas

<sup>†</sup>dissipetur] dissipatur

<sup>\*</sup>ascendit] ascendens

est quod clarum vocant, sed hoc rarissimum, et hoc magis mirificum. Solam inter animalia aquilam fulminari non dicimus. Inter arbores vero 90 laurum non fulminari dicit.

- d. 5 De tonitruo quidem Ysidorus dicit: tonitrus interdum graviter concutit omnia, quia, cum procella vehementissimi venti nubibus se repente† miscuerit, turbine invalescente exitumque querente, nubem quam excavabat impetu magno rescindit, ac sic cum horrendo fragore defertur ad aures.<sup>23</sup>
- d. 6 Quod mirari quis non debet, cum vesica\* quamvis parva magnum tamen sonitum displosa emittit. Ideo autem† fulminis ignem vim maiorem ad penitrandum habere probamus, quia est ex subtilioribus elementis. Triplex est nomen fulminis, fulgus, fulgur, et fulmen. 100 Fulgus quia tangit; fulgur quia incendit, fulmen quia findit.<sup>24</sup>

## C. 9 De Nubibus<sup>25</sup>

- q. 1 Nubes dicuntur quasi nimborum naves. Ferunt enim pluvias de terra per vapores ad aera < sublimatas>. Immo, ut proprius dicatur, ipse nubes calore Solis de terra tracte, in aere congloba[n]tur et condensantur, gravideque facte nimietate humiditatis et se ferre amplius non valentes vento de facili dissolvuntur et per pluvias, nives seu grandines ad terram iterum relabuntur, ut iterum ascendentes concrescant in nubes.
- q. 2 Secundum autem quod volant nubes et ventis in aere defluunt 10 sive ad austrum sive ad aquilonem, coniti < potest aura vel pluvialis aut sicca, frigida vel remissa> in aurora dies pluvialis sicca, vel frigida vel remissa cognoscetur. Si vespere in occasum nubes Solem tegant, in

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Isidore, op. cit. XII. 8.1.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> C. 8 d. 1 - d. 6 Boese, op. cit. Bk. XVIII, c. 2, pp. 396-398.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> A good selection of medieval meteorological texts can be found in Gustav Hellman ed. Denkmaler Mittelalterlicher Meteorologie in Neudrucke von Schriften und Karten Meteorologie und Erdmagnetismus 15 (1904) 1-270.

<sup>†</sup>repente] repento

<sup>\*</sup>vesical visica

<sup>†</sup>autem] Augustini

crastinum futuras pluvias < homines > suspicantur. Si mane orientem Solem tetra† nubes obtegat, celo residuo clarescente, aut pluviam 15 speres a mane usque ad meridiem aut a meridie usque ad noctem. Si ventis contrariis flantibus inter se dispariles discordaverint nubes, tempus in dubium exspectabis, quia quis cum nubibus suis ventus alium superaverit, illi auram cedere repente cognosces.<sup>26</sup> Hic nota quod rubor celi in mane significat pluviam, in sero significat serenum quia 20 scilicet in mane rubor celi, id est, aeris est signum quod vapor Solis est elevatus in inferiori ymisperio et trahit se ad superius et ibi calore suo facit cum ascendere ad locum altum frigidum ubi est generatio pluviarum. In mane rubicundum\* celum, id est nubes <sic> aliis in vespera vel in mane, dicitur,† hodie tempestas. Rutilat enim triste 25 celum, id est, rutilando ostendit tristitiam sive turbinem secundum Ptolomeum.<sup>27</sup> Oriens est calidus et siccus, occidens autem frigidus et humidus, attende etiam quod triplex color in nubibus scilicet albus, niger, et medius inter illos. Albus color in nubibus signum est raritatis et siccitatis.

p. 1 Niger vero signum densitatis et humiditatis. Cum ergo de virtute Solis nubes in parte orientali propter illius caliditatem et siccitatem debeat esse tenuis et alba si appareat rubea signum quod humiditas vincit quia debeat esse alba et hoc est verum argumentum pluvie future. Non tamen potuit esse nigra omnino propter contrarietatem orientis. Sed in sero de virtute occidentis propter ipsius frigiditatem et humiditatem deberet nubes esse nigra si appareat rubea signum est quod caliditas et siccitas Solis vincit super eam. Et istud est verum signum future serenitatis nec tamen omnino potuit esse alba propter contrarietatem occidentis. Item quando videmus nubes magnas in celo et hoc contingit propter alteram duarum causarum. Nigredo enim alia duarum fit in vapore terrestri et alia in vapore humido. Si enim fit vapor terrestris

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Boese, op. cit. Bk. XVIII, c. 10, p. 402.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Pseudo-Ptolemy. See R. A. Pack ed. "A Treatise on prognostications by Venancius of Moerbeke," *AHDLMA* 44 (1976), pp. 311-322.

<sup>†</sup>tetra] tota

<sup>\*</sup>rubicundum] rebigundum

<sup>†</sup>dicitur] dicite

calor agit in eo exserendo humidum et tunc trahitur et aduritur siccum terrestre sicut corium expositum igni, et quia contrahitur excluditur ab eo lumen quod non potest penitrare per ipsum et ideo fit nigra 45 nigredinis fortis. Fit (Fol. 5<sup>r</sup>) autem nigredo in aere inferiori ex vapore combusto <et> extincto. Causa autem nigredinis in vapore humido alia, quid est, calidis agit et humidis dissolvendo ipsum. Et quanto plus solvit ipsum tanto efficitur lucidius. Et ideo nigredo in humido non potest causari ex calido sed potius calidis circumstans expellit undique 50 frigus ad nubem humidam et per illud frigus humidus vapor inspissatur et condensatur in nubem densam. Quod propter sui densitatem non potest recipere radios Solis vel stellarum in visceribus suis: et ideo remanent nigra. Si autem sit vapor conveniens et subtilis et habet in se operationem caloris undique circumfusi nec frigus aliquod operatur in 55 ipsum. Illud recipit in se subtilitatem et disgregationem ex operatione calidi. Et ideo radios celestes recipit et intrinsecus† sui et ideo fit nubes alba. Et si ad terram reprimitur a frigore aliquo fit inde nebula alba. Si autem nubes habeat in se humidum fumosum admixtum aliquantulum terrestri adusto et recipiat radios in se corporum superiorum 60 fiat rubea nubes que aliquando habet purpuream rubedinem radiis inferius venientibus ad humorem nubis in mane vel in sero et hoc significat pluviam in eodem die futuram. Si fuerit in mane quoniam vapor quem Sol adducit significatur vehementer esse humidus et iam preparatus ad conversionem. Si autem habeat nubes quandam supra se 65 respersam purpurietatem obscuram valde et sit nubes valde densa et cum illa rubedo est ex partibus terrestribus adustis que iam inflammari incipiunt in ventre nubis et ideo tales sunt nubes periculose et veniunt in estate et cum tonitruo parvo qui per modum murmuris est.

p. 2 Si autem nubes iam sit rarans et convertens se ad aquas quas 70 incipit iam stillare propter frigus convertens eam in aquas et recipiat in se lumen celeste tunc illa nubes est viridis coloris. Et hoc patet quod operatio caloris maior est in nube rubea quam in alba, quia albam non adurit sed rubeam et precipue que secundo modo rubea est. Et operatio caloris in illa que tendit ad viriditatem minor est quam rubea vel 75 alba. Si tamen maior est quam illa que nigra, est ex nigredine causata

†intrinsecus] intrinsicus

<est> a frigido condensante nubem. Et attende quod sicut probatur in libro ex crepusculis vapores non longius tribus miliaribus vel paulo minus a terra elevantur. Unde et poeta† dicit quod "Olimphus excedit nubes." <sup>28</sup>

#### C. 10 De Nive

- d. 1 Materia nivis est nubes calida. Cum enim Sol radiis calefacit inferiora elementa elevat ex eis vaporem in quo est vis caloris. Oui calor etiam secum multum induxit de aeria substantia qui postea 5 elevatus ad locum frigidum inspissatur in nubem et frigidum locum capit\* expellere calidos. Et si frigus istud sit excellens aut expellit subito calidos ante conversationem nubis in aqua aut expellit non subito. Et quod subito expellit tunc fit duratio et gelatio ex illo sicut pruina. Si autem non subito tunc calidum aerium non temperatum 10 quod congelationem impedire non potest remittit tantum effectum maximi frigoris cuius effectus est indurare congelatum et ideo nix cadit mollis manibus comprehensibilis de facili. Et hoc etiam patet quod licet prima materia humidarum impressionum, scilicet, roris, pruine et nivis sit una, non tamen immediata materia est una quia proxima materia 15 nivis est nubes et propria materia < roris> est vapor. Similiter proxima materia nivis est nubes calida multum in sua elevatione habens aeri introducto materiam per calidum elevans vaporem unde facta est nubes eo quod non habet materiam pluvie que est nubes frigida nec materia roris que est vapor temperatus, et subtilis.
- d. 2 Differt autem < nubes calida > a materia grandinis, quia nubes que est materia grandinis est nubes calidissima < et > aqua tota simul egreditur paulatim. Et preterea sciendum est quod vapor nivis multum habet de terrestri admixto, et ideo est de vaporibus qui ex aquis in terram currentibus elevantur. Cuius signum est quod aqua nivis liquefacta non est pura et quod frequenter sordidantur manus quando lavantur nive liquefacta, et ideo aqua nivis resoluta fecundat

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Lucan, 2.271 YAL.

<sup>†</sup>poeta] porta

<sup>\*</sup>capitl cepit

multum terras et facit crescere (Fol. 5°) semina quia calidum paulatim egrediens temperat in eis frigidatem et sunt bone conmixtiones cum aereo intermixto.

d. 3 Duo autem signa potest habere vulgo adventus nivis in prox-Cum enim aer turbidus est clara turbatione ad albedinem in superioribus aeris declinante signum accipit<sup>†</sup> quod illa nubes que tunc turbat serenitatem aeris est nubes nivis, quia nubes pluvie esset obscura et magis spissa et magis se trahens ad unum locum aeris. Cum nubes 35 nivis multum habeat inmixtum de aere et ideo alba et sic preoccupata frigore ante multam spissationem et ideo sparsa per aerem et ideo diffusus funditur in ipsam aliud autem signum quod, cum sentitur aer calefieri aliquantulum post visionem talis nubis\* in yeme, tunc prenosticatur in proximo nivem debere venire. Cuius causa est quia iam calida 40 nivis cum aerio inducto paulatim incipit expelli a nube et hoc est cum iam incipit congelari. Ex hiis patet quare cum vincit ubique obscurum est celum alba quadam obscuritate. Sed cum pluit est obscurum nigra obscuritate et non ubique nisi raro quia scilicet nubes nivosa sparsa est et divariata, pluviosa autem contracta est, et quasi ad quam reducta et 45 ideo minorem locum occupat quam nivosa.

# C. 11<sup>29</sup>

d. 1 Grando frequentius fit in tempore frigido quia tempus calidum simile loco calido, et tempus frigidum simile est loco frigido in creando materiam nubis calidissime. Cuius quidem causa est quia calor frigori s contrarius est, et ideo sicut frigus spissat nubem, ita calidum distrahit et segregat eam et prebet eam undique apertam frigori ad nigrediendum sicut et corpora rara, subtilia, et porosa\* facilius multum frigore ledun-

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> C. 11 This chapter is not based on Thomas of Cantimpré but on Aristotle, *Meteorologica*, 1. 12 YAL.

<sup>†</sup>accipit] accepit

<sup>\*</sup>nubis] nubes

tvincitl vingit

<sup>\*</sup>rara, subtilia, et porosa] rare subtile et porose

tur quam corpora spissa et crassa que paucos et constrictos habent† poros, unde corpora mulierum minus leduntur quam virorum et 10 fleumaticorum minus leduntur quam colericorum vel sanguineorum. Ex caliditate ergo nubis aperitur nubes et recipitur frigus ad interiora nubis. In hora autem caliditatis calor est undique expressus in fine. Et ideo totum frigus ab aere expellitur ad unum locum et vehementer multiplicatur. Quod multiplicatum in nubem totum ingreditur et congelat aqua 15 eius in grandinem.

- d. 2 Sed in temporibus frigidis frigus dispersum in aere toto et ideo nusquam multiplicatur. Unde locus proprius nubibus non habet tunc frigus nisi commune aeri contingat hoc per accidens, scilicet quod calidis vaporibus replentibus undique aerem frigus ad locum nubium expellitur. Tunc enim posset generari in yeme grando. Sed potest esse dubium quia non generatur tunc grando frequentius in estate cum hoc tempus sic calidissimum quia non frequentius generatur in autumno cum autumnus secundum Solis motum equalis sit propinquitati\* Solis sicut est tempus veris. Cuius causa est quia ideo generatur raro in estate, quia calor Solis tunc fortis existens plus secundum materiam conficit† de humore quam elevet. Et ideo tunc exsiccat terram in aerem et inducit maturitatem fructibus et ideo preciditur secundum materiam grandinus\* et aliarum humidarum impressionum.
- d. 3 In autumno autem precedens estas exsiccavit locum aeris et terre. Ita quod temperavit frigus autumni. Et potest non inducere paulatim humidum ad mitigandum siccum quod estas induxit. Sed in vere calor veris invenit in superficie terre, manans† humidum quod frigus hyemis induxit, tamen ex pluviis et ex conversione aeris in aquam tamen vertitur ex terra. Et ideo tunc agit in humidum et facit multam materiam vaporum humidorum.
  - d. 4 Item nota quod grando cadens non destruit fructus quos invenit, sed etiam impedit fertilitatem terre in sequenti anno et ea que

<sup>†</sup>habent] habunt

<sup>\*</sup>propinquitati] propinquitate

<sup>†</sup>conficit] conficiunt

<sup>\*</sup>grandinus] gradus

<sup>†</sup>manansl natans

percutit reddit inutilia in tantum quod etiam jumenta non delectabiliter accipiunt in cibum quod non facit gutta magna. Et hoc ideo quia frigus 40 multum est in grandine, frigus autem est qualitas mortificativa, et hec virtus manet in aqua que liquefacta in grandine humefacit terram et impedit fertilitatem eius et infusa fructibus extinguit in eis calidum naturale degerens humidum nutrimentale fructuum. Et ideo crudum remanens generat jumentis abhominationem. Gutta autem magna tum calida totum facit oppositum quando sola venit ita quod grando eam non sequitur. Est enim bone conmixtionis cum aerio et subtili terrestri et habet multum in se de calore vaporis ex quo fit. Et ideo optime infundit terram. Et si ledit aliquos fructus tenens hoc non facit nisi ex vi percussionis.

## C. 12 (Fol. 6<sup>r</sup>)

d. 1 Yris, id est, arcus celestis extra miraculum videtur ostensus. Manifestum est, ut <dicunt> philosophi, radium Solis inmissum cave nube repulsa acie in Sole refringi. Sicut cum Sol in vas aque plenum fulget, splendor in celo redditur colorumque varietatem mixtura nubium, ignium,† fieri aeris. Certe nisi Sole adverso non fiunt nec unquam nisi dimidia circuli forma nec nocte, quamvis [harum] < Aristoteles> probat aliquando nocte visum, 30 quod tamen fatetur <idem> nisi <non> tricesima Luna posse. Yris est limbus nubis concave, que est quasi speculum Solis, <et> quidem terra sicut sperica, ita et vapor eius spericus. Si igitur generatur nubes concava opposita Soli, erit limbus eius diversi\* coloris et erit extrema pars rubii coloris propter adjunctionem multi nigri. Et dicitur yris quasi "eris" quia raro mittitur nisi ad litem et discordiam concitandam. Sed arcus est propria via ipsius dee et iris ipsa dea. Et est nuntia et pedissequa† Junonis. Et nota quod iris nichil aliud quam nubes Soli opposita radiis Solis

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Aristotles, cited from Pliny, Historia Naturalis 2.60.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Boese, op. cit. Bk. XVIII, c. 12, p. 402.

tignium] igneum

<sup>\*</sup>diversil diverso

<sup>†</sup>pedissequa] pedissecla

multipliciter informata. Sol igitur cum sit luminosum corpus radios suos mittit in partem oppositam in quacumque nube invenit que in una sui parte densa in alia densior,† et in alia densissima. Item in alia sui 20 parte est rara in alia rarior, et in alia rarissima.

- d. 2 In illa que est densa solares radii qui in vitreo\* inclusi rubeum colorem faciunt. In densiori ceruleum, in densissima nigrum. In rara faciunt viridem, in rariore croceum. In rarissima album. Et ita secundum maiorem densitatem illius nubis magis accedit ad colores nigredini affines secundum maiorem raritatem magis accedit ad colores albedini affines. Preterea nubes illa corpus est compositum quoddam ex quatuor elementis et quendam partitum contrahit colorem. Contrahit ab igne rubeum, ab aere ceruleum,† sive lucidum vel purpureum, ab aqua viridem, a terra nigrum, hinc quod si videatur yris in mane videatur in occidente, si in vespere videatur in oriente, si in meridie videatur in septemptrione. In meridie numquam videri potest cum Sol in opposita parte numquam possit esse. Et hinc propter varietatem colorum yris dicitur quedam gemma et etiam quedam herba quod eius flos coloris varietate celestem arcum mittit.\*
- d. 3 Et yris est signum federis inter Deum et hominem sicut dicit Dominus Noe Genesis 9.13: "ponam," inquit, "arcum meum in nubibus celi," et cetera. Et est signum divinorum judiciorum, scilicet, "per aquam judicii preteriti, sed iam ulterius non faciendi, et futuri per ignem," et cetera.<sup>32</sup>
- d. 4 Item ut dicitur in ystoriis "sancti tradunt, quod quadraginta annis ante judicium non videbitur arcus, quod etiam naturaliter ostendit desiccationem aeris iam inceptam." Et in Aurora dicitur "ut sancti

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> cf. Ambrose, *De Noe et arca*, c. 27, *PL* 14.407-8 and Gregory, *Homiliae in Ezechielem*, Book I. 8, *PL* 76, 878 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Peter Comestor, Historia Scholastica, c. 35, PL 198.1086 YAL.

tdensior] dencior

<sup>\*</sup>vitreo] vitro

<sup>†</sup>ceruleum] cerulium

<sup>\*</sup>mittit] mittetur

tradunt, anni decies quater ante judicium fugiet arcus." <sup>34</sup> Et videatur yris per diem ex radio Solis et per noctem ex radio Lune. Item <sup>45</sup> animadverte quin ex Sole et nube formatur yris, quia ex unione divinitatis et humanitatis fit reconciliatio humani generis. <sup>35</sup>

d. ultimus. Possunt etiam in yride esse signa mirabilia ita quod transponuntur in aere, <sup>36</sup> scilicet, fines sursum contra naturam et [dorsum] deorsum sed raro et nisi forte in conjunctione planetarum malivo-lorum ut egrediente Saturno crudelissimo et superveniente Jove benignissimo ubi vi pugne illorum cum magno impetu et lite transvertitur yris et forte tunc Jupiter victus est ut Saturnus peragat cursum suum, et sic congruenter possunt fieri et multa alia signa in arcu celesti.

### C. 13

- d. 1 Nebula fit dum humide exalationes vaporaliter trahuntur in aera vel radiis Solis repelluntur† ad terram. Si ascendat nebula, pluviam spera; si descenderit,\* serenumque rorem salutiferum terre fructibus adventurum. Super aquas etiam infima queque loca terrarum perserverantius manet, et < hoc propter> vicinitatem humiditatis per hoc, quod nebula contracta ex humido suo† simili continuetur.<sup>37</sup>
- d. 2 In locis vero alte sitis propter subtiliorem aerem nebule citius dissolvuntur. Unde antiqui salubri consuetudine loca in alto et sicco sita libentius inhabitabant. Econtra, moderni, propter commodum aque locis demissis et circa aquas edificant, et hec est causa mortis immature multis et causa languoris.\* Est nebula quandoque (Fol. 6) fetida et densa

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Paul Beichner ed. *Aurora Petri Rigae Biblia Versificata* (Notre Dame, Ind., 1965) Vol. I, p. 52, 11. 653-4 YAL.

<sup>35</sup> cf. Gregory, Homilia 868.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> cf. Chrysostom, Homiliae 28 in Gen. YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> C. 13 d. 1 Boese, op. cit. Bk. XVIII, c. 11, p. 402.

<sup>†</sup>repelluntur] repellitur

<sup>\*</sup>descenderit] descenderet

<sup>†</sup>suo] similo

<sup>\*</sup>languoris] langoris

multum in aere, et hec est causa quia humores corrupti de terra ad aera sublimantur; et hec est multis sepius mortis et infirmitatis occasio. Pectus enim ladit et reuma pessimum creat in capite, quod si ad pectus descenderit, sepius efficit apostema.

d. 3 Nebula circa Mayum et estivale solstitium atque post Septembrem pessima est.

### C. 14

d. 1 Generaliter nunc videndum est quid sit ventus. Ventum diffinit philosophus dicens "Ventus est aer commotus et agitatus et nichil aliud quam aeris fluctus". 38 Queritur autem non immerito qui primum motum in aere faciat unde ventus creari possit. Venti sunt, ut dicit Plinius, sive assiduo mundi incitatu et contrario syderum occursu, sive hic est ille† generalis rerum nature spiritus huc illucque tanquam in aliquo utero vagus, sive disparili errantium syderum ictu radiorumque multiformi jactu, flagellatus aer. 39 Quidam ex antiquis philosophis aliam assignant rationem. In terra abyssus profundissima est de qua in Genesi scribitur "rupti sunt omnes fontes abyssi magne." 40 Juxta hanc sunt cavernosa loca et spelunce late patentes. In hiis venti de spiramine aquarum concipiuntur, qui et spiritus procellarum dicuntur. Et hii suo spiramine aquas maris per patentes aquarum cavernas introrsum in abyssum trahunt et ea inundatione iterum < magno impetu> impellunt. De hiis ventis fit et terre motus. 41

## C. 15

d. 1 Quatuor venti principales sunt et cardinales. Primus cardinalis Septentrio, qui et Aparctias dicitur. Hic facit nubes in aere et frigora creat. Secundus cardinalis Subsolanus est, qui et < Amphilotes > nominatur. Iste ventus temperatus est, nec est multum frigidus aut multum

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Honorius, op. cit. 3.12.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Pliny, Historia Naturalis 2.45.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Gen. 7.2.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> C. 14 d. 1 Boese, op. cit. Bk. XVIII, c. 4, p. 399.

tille] illa

calidus. Tertius cardinalis Auster, qui et Nothus dicitur. Iste humorem calorem atque fulmina generat. Quartus cardinalis <est> Zephirus, qui et Folonius dicitur. Iste hyemem resolvit floresque producit.<sup>42</sup>

#### C. 16

d. 1 Primus cardinalis ventus Septentrio habet ventum a dextris Circium nomine, qui et Tracias dicitur, faciens nives et grandines. Eius sinister Aquilo est, qui et Boreas† dicitur, constringens nubes. Secundus cardinalis Subsolanus habet ventum a dextris Vulturnum nomine, qui et Caltias dicitur, cuncta desiccans. Eius sinister Eurus dicitur, nubes gener-(Fol. 7')-ans. Tertius cardinalis Auster, qui habet ventum a dextris Euro<auster> calidus est. Eius sinister Euronothus est, et temperatus est. Et notandum quod australes venti faciunt 10 maiorem tempestatem in mari, quia ex humili flant. Quartus cardinalis ventus est Zephirus. Eius dexter, Africus, est Libs,\* tempestatem, tonitrua, et fulmina generans. Eius sinister Chorus est, qui in duos ventos dividitur, Aura et Altanus. Aura est in terra, Altanus est in pelago. Hii sunt venti cardinales quatuor et octo collaterales, qui subdividuntur 15 eius, et virtutes eorundem, quorum concordia omne creatum in suo cursu ordinate consistit. 43

### C. 17

d. 1 Tempore quo regnat pestilentia non comedat homo porros cepas allia nec talia que nimis calefaciunt et multum hominem desiccant. Tali igitur tempore propter fervorem temporis bonum est aliquando bibere aquam frigidam cum aceto mixtam vel tizanam si

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> C. 15 Boese, op. cit. Bk. XVIII, c. 8, p. 400.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> C. 16 d. 1 idem, c. 9, pp. 400-401.

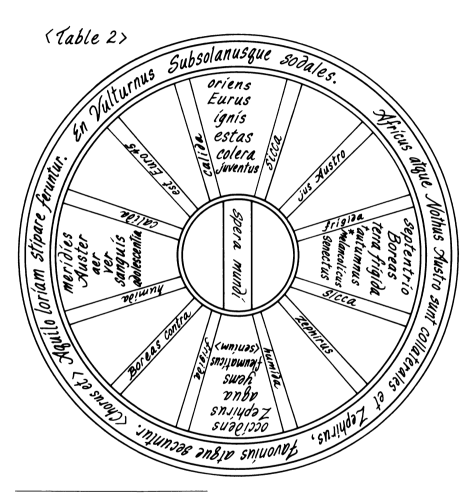
<sup>†</sup>Boreasl Borias

<sup>\*</sup>Libs] liber

42 Fol. 6<sup>v</sup>

habeatur quia illa multum prosunt specialiter habentibus corpora calida, sicci et colerici qui sunt ex tenuitate habitudinis, et nullo modo est tunc sitis magna tolleranda.<sup>44</sup>

<sup>44</sup> C. 17 d. 1 - d. 9, John of Burgundy, *De Morbo Pestilentia*, Oxford, Ashmolean MS 346, fols. 157° - 158° and Cambridge, Caius and Gonville MS 336, fols. 146° - 147.



<sup>45</sup> Euro: see here Thomas Raff, "Die ikonographie der mittelalterlichen Windpersonifikationen," Aachener Kunstblätter 48 (1978-1979) pp. 71-218.

<sup>†</sup>autumnus] autemnus

<sup>\*</sup>melancolicus] malencolicus

- d. 2 Quando vero hec sentit motionem volutionis† seu pugnitionem sanguinis, minuatur in eodem latere de vena propinquiore illi, 35 eadem hora, si fieri possit, vel saltem infra 6 horas, et si nec tunc fieri possit, abstineat a cibo et potu quousque sit minutus et omnino caveatur ne minutio tardetur ultra 12 horas quia tanto tempore\* et maior† materia est in motu et certe talis minutio mire proficit ad salutem. Si autem minutio fiat post confirmationem materie morbi, scilicet 40 post 24 horas in quibus semper confirmatur malus sanguis, non nocebit minuere sed non certum nec securum quod a periculo liberabitur, quia malus sanguis condensatus est et ita coagulatus quod non potest exire de vena.
- d. 3 Si quis causa male dietationis vel mali regiminis cadat in mor-45 bum huiusmodi, hoc modo potest remedium adhiberi.
- d. 4 Sciendum est ergo quod in corpore humano sunt tria membra principalia, scilicet cor, epar\* et cerebrum et semper ille morbus generatur in aliquo istorum. 46 Quodlibet istorum habet sua emunctoria et loca ubi emittit sanguinem sive superfluitates suas. Emunctoria cordis sunt sub ascella, emunctoria epatis† sub lingua. Et semper apparet morbus in aliquo istorum.
- d. 5 De generatione et causa huius morbi sciendum est quod aer infectus et fere venenatus intrans per poros apertos quando conmiscetur cum sanguine, statim transit ad cor quod est fundamentum nature. Cor vero sentiens nocumentum, nititur defendere se et <e>mittit sanguinem infectum ad emunctoria sua. Sed materia venenosa inveniens meatus illos opilatos transit ad epar, et epar conformiter emittit ad sua emunctoria et similiter est de cerebro et eius emunctoriis et per hoc potest medicus scire ex quo istorum membrorum morbus creatur et per quam venam debet evacuari.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> These were established as the head, the heart, the liver and the testicles by Alfred of England or of Sareshal, *De Motu Cordis*, ed. C. Baeumker, in *Beiträge zur geschichte der philosophie des mittelalters* 23 (Münster 1923), c. 16.1, pp. 85-86.

<sup>†</sup>volutionis] volutioni

<sup>\*</sup>tempore] tanto

<sup>†</sup>maior] maiori

<sup>\*</sup>eparl eper

<sup>†</sup>epatis] epitis

- d. 6 Si enim morbus appareat sub ascella, tunc provenit ex corde et minuendus est de cardiaca, scilicet, de vena cordis et consimiliter iudicandum est de cerebro et eius emunctoriis et de epate. Si appareat in emunctoriis eorum, semper debet hoc minui ex eadem parte qua sentit 65 nocumentum. <Et> quidem si ex altera parte fiat, fiunt duo mala. Primum est quod tunc sanguis purus et non infectus in parte sua extraheretur. Secundum est quod sanguis infectus transiret ad sanam partem et tunc corrumperetur sanguis in utrioque latere et sanguis qui est infectus transiret ad regionem cordis, et cito causam mortis inferret. 70 Et minutio sanguinis videatur in figura sequente.
- d. 7 Extracto sanguine hoc modo confortitur cor per electuaria frigida, que compescunt ardorem cordis. Et distillitur aqua de diptanno, tormentilla, scabiosa et pimpernella et ex predictis aquis dentur 5 < dramma > co-(Fol. 7°)-clearia quia hec est securissima medicine.

  75 Dramma 3 boli armoniaci, dramma 2 radices ebuli conficiantur cum suco melisse et cum pauca cera recinapim et fiat emplastrum vel unguentum. Dieta autem in tempore morbi fit tenuis et exilis propter febrem, quia febris semper miscetur cum hoc morbo, unde nulle carnes comedende sunt dum homo actualiter est in hac febre nisi sit parvus pullus cum aqua coctus vel pisciculi assati in craticula cum aceto. Bonum est et comedere pulmentum amygdalarum et bibere tizanam vel cervisiam mediocrem.
- d. 8 Si autem vinum petit infirmus detur acetum mixtum cum multa aqua, sed album vinum sic mixtum melius est quam rubeum. 85 Item utatur hoc pulvere qui valet contra omne venenum et intoxicationem. Recipe: pulveris diptanni, filadelfie, latifere, pimpernelle, cum bolo armoniaco<sup>47</sup> et terra sigillata, quia quelibet istarum herbarum trita per se et cum vino potata venenum emittit per locum morsure sicut sanguis evacuatur per venam. Vitande vero sunt tempore pestilentiali 90 nimie repletiones cibi et potus, balnea et fortia vina et servilla, vitentur etiam coitus, vitentur et omnia alia que corpus rarificant, et dilatant poros, quia cum pori aperti sunt aer venenosus intrat cor et perforat

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> d. 8 "bolo armoniaco", on Armenian bole or clay as a remedy, see Bethold Laufer, "Geophagy", *Field Museum of Natural History*, Publication 280: Anthropological Series 18, no. 2 (1930), pp. 101-198.

- spiritus. De fructibus autem parum aut nichil comedatur nisi sint multum acetosi et acerbi qui voluerint preservari.
- d. 9 Item pro pestilentia recipe: aloes cicotri pulverizati quarter dramma mirre, bdellii, gariofilie, maceros muscatis dragaganti, croci, angelica, dramma 1 calio aromaticus, dramma 2 sandali albi, dramma 1 radices ysopi, dramma 1 laventur in aqua rosata et siccata terantur secundum materiam suam et incorporentur simul. Item mane comestis 100 hec dramma preservant a pestilentia, videlicet ficus dramma, folia rute dramma, nuces coruli dramma, et hoc quotidie cum aer fuerit infectus. Nec mane egrediatur aliquis foras jejunus, vel prius denciat odorem ignis. Quomodo sit sanguis minuendus videatur per presentem tabulam. (Fol. 87)



C. 18

- d. 1 Quatuor < equidem > sunt anni tempora que sic distinguntur: a medio Martii usque ad medium Junii ver habeatur, a medio autem Junii usque ad medium Septembris† estas computatur, a medio autem 5 Septembris usque ad medium Decembris\* autumnus numeretur, a medio siquidem Decembris usque ad medium Martii ubi ver incipit, hyems finitur.
- d. 2 Debes <ergo> solicite custodire quatuor anni tempora quorum primum dicitur ver, quod est tempus calidum et humidum, 10 temperatum, aeri simile, <et> exercitatur in eo sanguis, et prodest in eo omne quod fuerit equalis complectionis, id est temperatum, ut sunt pulli gallinarum et coturnices et ova non superflua, <sed> usque ad sex, et <lactuce> agrestes et lac caprarum. Nullum etiam tempus illo melius <est> nec utilius ad minutionem, et prodest <in eo> motus corporis, solutio ventris, usus balnei ac sudoris et potionis et specierum ad degerendum id est purgatio. Et quicquid erroris medicine ex incuria† videlicet digestione seu minutione acciderit, hoc tempus abilitate\* sua restaurat.
- d. 3 Hinc sequitur estivum tempus, calidum scilicet et siccum, in quo excitatur colera rubea; et oportet in eo cavere ab omni quod fuerit calide et sicce complectionis, quo excitatur colera rubea ab esu quoque et potatione et a nimia saturitate, ne extinguatur calor. Et comedatur in eo quicquid frigidum fuerit, ut carnes vituli cum aceto et cucurbite et pulli saginati ex farina hordeacea, ex fructu <qui> acris saporis 

  25 <est> et mala acria et mala granata <similiter> acria. Qui vero matrimonio copulati sunt, copulam parce petant. Et abstineatur ab omni minutione, nisi necesse fuerit. Et motus corporis seu balnea habeantur <parce>. Sequitur autumnus, tempus frigidum et siccum, in quo colera nigra excitatur. Oportet ut in eo sumatur quicquid ex cibis fuerit calide et humide complectionis, ut sunt pulli et agni, uve quoque dulces, vetus quoque vinum atque subtile et cetera.

<sup>†</sup>Septembris] Decembris

<sup>\*</sup>Decembris Septembris

tincuria] incura

<sup>\*</sup>abilitate humilitate

- d. 4 Ab stineatur ab omni quod generat coleram nigram. Motus corporis plus valet quam in estate. Balnea quoque et purgatoria licite sumi possunt.
- d. 5 Post hec sequitur hyemale tempus frigidum atque humidum in <quo> conversationem redire oportet ad cibos et medicinas calidas, ut sunt pulli columbarum <et> arietina caro et assature et universa pigmenta calida, ficus quoque et nuces et vinum <rubeum> optimum. Et sumantur electuaria calida. Abstineatur autem a solutione ventris et a minutione sanguinis, nisi magna necessitas coegerit. Et tunc oportet mutari aerem, id est, calefieri† et uti fricatione corporis cum unguentis optimis; nec impedit hoc tempore motus corporis cum unguentis calidis.
- d. 6 Caveat igitur unusquisque homo et custodiat hoc exemplum 45 pretiosum. Et omni custodia calorem nature servet, quia quamdiu in homine perseveraverit temperatus, et humiditas mensuram non excedit--reficitur, et ex eadem naturalis calor--tunc vita et salus indubitanter creditur permanere. Nam duobus modis homo inveteratur ac deficit, uno scilicet naturali ac debito, qui ex siccitate provenit in hom-50 ine et vincens ipsum corpus destruit, et alio autumnali ex infirmitatibus et curis pessimis. Impinguat igitur corpus et humectat quies et satietas\* et esus ciborum dulcium et potatio latis dulcis et calidi; potatio vini dulcis, et dormitio post comestionem in locis humidis et frigidis, et ingressus balneorum aquarum dulcium et sedere in illis modicum, ne 55 accipiat balneum ex humiditate corporis, sed magis corpus ex humiditate balnei recipiat, et odorificentur herbe odorifere† vel quicquid boni odoris fuerit, unicuique tamen congruit temperatum, ut hoc maxime in estate ut sunt rose <ac> viole. Exerceatur autem vomitus semel in unoquoque mense <et> maxime in estate, quia vomitus lavat 60 stomachum et purgat eum ab humoribus pessimis ac putridis. Et cum pauci fuerint humores in stomacho, comfortabitur calor ad degerendum <et> implebitur corpus et rigabitur humiditate et pinguedine de eo melius atque utilius, si cum hac dispositione contingatur ei habere

<sup>†</sup>calefieri] calefiere

<sup>\*</sup>satietas | securitas

<sup>†</sup>odoriferel adorifire

gaudium et letitiam rationalem, spem quoque et fiduciam suam 65 implere, libros delectabiles audire et legere, cantus delectabiles audire, et cum dilectissimis conversari. Econtrario siccat corpus ac debilitat comedere nimis modicum, ultra mensuram plurimum laborare, frequenter ad Solem stare, extra mensuram ambulare, dormire ante (Fol. 8°) prandium et hoc lecto durissimo, balneare in aquis sulfureis, et 70 cibos salsos et acetosos, frigidos siccosque comedere et multum vinum ac corruptum bibere, multum quoque digerere et sanguinem multum minuere, et in venerem mensuram excedere, mentem solicitare, metuere et cogitationes < pessimas > ac tristes frequenter habere: hec omnia corpus debilitant et desiccant. 48

### C. 19

- d. prima Considerandum est igitur divinum consilium in hominis dispositione. Quod ut facilius aliqui inde doceamus. Sapientia igitur divina volens in homine esse sapientiam qua bonum a malo discerneret, s irascibilitatem contra malum, concupiscentiam circa bonum; unicuique de illis proprietatibus tribus propriam in corpore hominis sedem attribuit, ut igitur sapientia dignior est digniori parti eiusdem, id est, capiti eam assignavit. Sed quoniam mediocres philosophi hoc nesciunt satis discernere hoc solius perfecti est. Quomodo hoc sit ostendit socialis. 10 Quid nobis inde videatur dicamus.
- d. 2 Tria sunt que faciunt hominem perfecte sapientem, scilicet vis cito intelligendi, vis discernendi intellecta, vis retinendi in memoria. Iterum in capite hominis sunt tres ventriculi. In prona unus, in puppe alius, in medio tertius, in primo horum est vis intelligendi, unde est calidus et siccus ut melius formas rerum et colores attrahat. In medio est vis discernendi quia est calidus et humidus ut melius temperatus inter res possit discernere. Tertius est frigidus et siccus et tantum astringibilis ut melius possit sibi tradita retinere. Cum igitur anima de aliquo iudicat ad primam cellulam formas et colores attrahit. Deinde 20 illas easdem ante mediam cellulam ut ibi discernat traductis discreata <et> ad posteriorem transivit et quasi in thesauro recludit quem

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> d. 1 - d. 6 This material from the *Secreta Secretorum* is taken from Thomas of Cantimpré, Bk. I, c. 77, pp. 77-80. See generally Wolfgang Adam, "Descriptio quattuor temporum anni," *Euphorion* 72 (1978), pp. 121-132.

claudit frustulum carnis in modum verbis donec velit anima vel aliud illuc transmittere et aliquod inde revocare, tunc enim aperitur. 49

d. 3 Ac docet aliquis hec quomodo poterunt discerni dicens cellulas occulis fuisse notandas, vires vero earum per vulnera probatas. Quia igitur ista tria que faciunt perfecte sapientem habent sedem in capite. In eo merito sapientia dicitur esse. Sub capite vero est cor, quedam parva substantia, calida et sicca. In homine sub cor sunt renes in quibus est sedes concupiscentie. Ad hanc similitudinem voluit. Soci-30 alis in arce civitatis esse, senatus ut in arce capitis est sapientia. 50

C. 20

d. prima. In medio terre fontem totius humoris posuit Deus, eique fontem totius caloris supposuit ut frigiditas et siccitas terre arteriali calore et humore† ex omni parte temperetur. Hic fons totius 5 humoris a pluribus ignoratur sed predicta varietate a physicis conprobatur verumque mare appellatur. Ex omni parte equinoctialis circuli per medium torride zone terramque circumdans cum usque ad occidentem venerit, duas refluxiones ibi facit, quarum una ad austrum, alia ad septentrionem vergit. In oriente similiter duas facit refluxiones ad predicta se vergentes hic vero occidentalis ad septentrionem se vergens cum usque ad finem Africe pervenerit inter Calpem et Atlantam\* et cetera. 51

d. 2 Dulces vero aque ex eodem fonte oriuntur, fonte humoris

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> C. 19 d. 2 cf. William of Conches, *De Philosophia Mundi*, Bk. IV, c. 24 *PL* 172.95 YAL.

<sup>50</sup> Thomas Wright ed., Alan of Lille, De Planctu Naturae, prosa tertia, in Anglo-Latin Satirical Poets and Epigrammatists of the Twelfth Century (Rolls Series 59 Rp. Millwood, N.Y., 1964) Vol. II, p. 451 "in arce enim capitis imperatrix sapientia. . . ." YAL. The latter part of d. 3 may be indebted to a commentary on the Timaeus, E. Jeauneau ed., "Gloses marginales sur le Timée de Platon du manuscrit 226 de la Bibliothèque Municipale d'Avranches", in his Lectio Philosophorum (Amsterdam, 1973) "In arce enim capitis, id est in cerebro conversatur ratio. . . Sub arce, id est in corde, iracundia. . . ." p. 214. I am grateful to Peter Dronke for this reference.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> C. 20 d. prima William of Conches, De Philosophia Mundi, Bk. III, c. 14 PL 172.92 YAL.

thumorel humane

<sup>\*</sup>Atlantam] Athlantham

subintrante per cataractas terre per quas transiens amaritudinem quam contrahit ex fervore torride zone amittit, dulcoratusque ad superficiem terre erumpens aquas dulces procreat. Cum igitur fons totius humoris fonti totius caloris sit suppositus contingit aliquando humorem interim calorem superare, quod nullis litoribus detentus, per terras se diffundens diluvium generat, sed humore consumpto contingit paulisper crescere calorem donec desiccato humore ad terras descendens eas comburat. 52

### C. 21

- (Fol. 9r) d. 1 Inde ponamus communem sententiam, deinde eam rationibus improbando, ad ultimum nostram affirmando. Dicunt omnes igitur fere elementa in prima creatione certa loca non obtinuisse, sed 5 modo simul ascendere, modo simul descendere. Subjungunt etiam rationem, quare: ad caritatem et dilectionem creatorum dilatandam, scilicet ut ostenderet quanta rerum confusio foret nisi potentia et sapientia divina eas ordinasset. Nos vero dicimus hanc sententiam falsam esse rationem, non esse convenientem. Tunc elementa erant corpora vel non? Sed si corpora non erant, nec ergo elementa que sunt corporum materia, si corpora erant locum aliquem obtinebant.
- d. 2 Omne enim corpus in aliquo loco est nec sine loco esse potest, vel ubi nunc sunt <modo> vel alibi. Sed extra elementa nullus est locus. Erant igitur ubi nunc sunt; et si non erant sic disposita ut modo sunt, aliquod igitur eorum superiorem locum, aliquod eorum inferiorem obtinebant. Nostra igitur sententia est elementa in prima creatione fuisse ubi nunc sunt, et easdem quas nunc habent qualitates substantiales obtinentia. Sed ante accidentales† etenim terra erat <omnino> cooperta\* aquis aqua spissior quam modo et obscurior. 20 Similiter aer, quippe cum neque Sol necque Luna neque alie stelle erant, quibus illuminarentur. Ignis similiter spissior <erat> quam modo sit. Id vero quod terra omnino cooperta erat aquis, nec aliquo lumine illustrata, nec edificiis distincta nec suis animalibus repleta;

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> d. 2 idem Bk. IV, c. 20, *PL* 172.92.

<sup>†</sup>accidentales] accedentales

<sup>\*</sup>cooperta] cooperata

quod aqua et aer spissi et obscuri erant; quod in superioribus stelle non 25 apparebant vocaverunt chaos, id est, confusionem elementorum. Unde Moyses "terra erat inanis† et vacua et tenebre est super faciem abyssi." Hoc autem chaos sic dissolutum est.

- d. 3 Cum aqua sic ad maximam usque ad aeris partem esset elevata, aer spissus et ignis similiter, in ea spissitudine aliquid terrene 30 et aquee substantie inerat, que ex calore ignis et siccitate coagulata et durata, corpora stellarum et de superioribus et inferioribus elementis potest perpendi quod visibilia splendida sunt et mobilia. Quod visibilia sunt, ex visibili vel invisibili habent. Ex invisibili autem nichil est visibile. Nos vero dicimus quamvis aer sit calidus, tamen est et humidus. 35 Non igitur potuit desiccanda spissare, et sic corpus luminosum <et> visibile creare. Veluti si agua spissa superponatur igni, sepe spissatur et in lapideam substantiam convertitur. Sin autem superponatur aque bullienti ita quod ab ea sola recipiat calorem, non spissabitur. Vel secundum Constantinum: Cum quatuor sint elementa et in unoquoque due 40 qualitates, unam habent ex se, aliam ex alio. Ignis ex se est calidus et est ex motu siccus. Aer est ex se humidus, calidus ex igne. Aqua humida ex aere, frigida ex se. Terra sicca ex se, frigida ex aqua. Que vero qualitas in unoquoque est ex se magis in eo valet quam que alio est. Quamvis igitur in aere sit\* calor, non potuit humiditatem desic-45 cando corpora stellarum creare. Iterum, quod est maius, non fuit voluntas creatoris stellas in aere <esse>. Cum enim vicinus sit terre. si inessent stelle, ex vicinitate terram incenderent nec aliquid in ea vivere posset. Corporibus stellarum sic creatis, quis ignee nature erant, moveri ceperunt et ex motu aera subditum calefacere.
  - d. 4 Sed, mediante aere, calefacta aqua diversa genera animalium creavit. Quorum quedam, que plus habuere superiorum elementorum, sunt <facte> aves, in aqua pisces et cetera. Sed cum terra ex precedenti humore esset lutosa, ex calore bulliens, diversa genera animalium creavit. Et, si in aliqua parte illius plus fuit de igne, nata

tinanis] sanis

<sup>\*</sup>sitl sint

- ss sunt colerica animalis ut leo, sive de terra, melancolica† ut asinus, si de aqua, fleumatica ut porcus. Ex quadam vero parte, in qua elementa equaliter conveniunt, humanum corpus plasmatum est. Et hoc est quod divina pagina dicit "Deum fecisse hominem de limo terre."
- d. 5 Non enim concedendum est animam, que spiritus est et levis 60 et munda, ex limo vel luto factam esse, sed a Deo homini collocatam, unde dicit (Fol. 9°) scriptura: "formavit\* Deus hominem ex limo terre, et inspiravit in faciem eius spiraculum vite." Hanc redegit sententiam creator in ordinem, terre locum conferendo inferiorem, igni superiorem, ut hic non haberet quo descenderet nec hec quo ascenderet. Ex inordinata ergo jactatione Deus elementa in ordinem redegit non quod fuit, sed quod esse potuit. Duobus enim modis <malum> arcetur, et anticipatione et correctione. Et secundum primam sententiam sic legatur littera "Deus volens" et cetera. 53

# C. 22

- d. 1 Pictura vestium philosophorum, nam et bona maxime commendat personam. Dicit igitur quod in supremo margine  $\theta$  legebatur intextum, in inferiori parte P Grecum. Et querendum est quare iste slittere inscripte sint et, quare in superiori  $\theta$  et in inferiori P. Pictura vestium philosophie nichil aliud est nisi quod in physicis libris continetur.
- d. 2 Quod ut melius intelligatur a genere, id est a scientia, incipiamus. Scientie sunt due species: sapientia et eloquentia et est sapientia vera rerum cognitio. Eloquentia est scientia proferendi cognita cum ornatu verborum et sententiarum et dicuntur species scientie que in hiis duobus: scientia est scilicet in cognoscendo res et ornate proferendo cognita. Eloquentie sunt tres, scilicet grammatica, dialectica, rhetorica. Sapientia vero sine eloquentia prodest. Sapientia et philosophia idem sunt nam potest videri quod eloquentia non est aliqua pars

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> d. 1 - d. 5 Maurach op. cit. Bk. I, c. 22, pp. 26, 31 and Edouard Jeauneau ed. *Glosae super Platonem* (Paris, 1965) c. 50, pp. 118-123 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Boethius, De Consolatione Philosophiae I, pr. i. Boethius actually says  $\pi$ .

<sup>†</sup>melancolica] malencolica

<sup>\*</sup>formavitl formant

philosophie, quod potest probari auctoritate Tullii, <sup>55</sup> qui in prologo *Rhetoricorum* dicit. Sapientia sine eloquentia prodest, sed eloquentia sine sapientia non prodest. Sed et obest eloquentia cum sapientia prodest; ita voluit esse diversa eloquentiam et sapientiam et ideo unum non est species alterius. Iterum Salustius in *Catheline* descriptione dixit. "Satis eloquentie sed parum sapientie." Sapientie vel philosophie due sunt species: theoretica et practica, id est, contemplatio et actio quia in istis duabus est in contemplando et in agendo, unde quidam philosophi dicebantur otiosi, quia soli contemplationi vacabant, quidam negotiosi qui circa res publicas exercebantur. Practice sunt tres species: economica, politica, ethica.

d. 3 Est igitur economica que docet qualiter unusquisque debeat familiam suam dispensare. Unde economica dicitur quasi dispensativa, economicus, enim dispensator est. Politica autem est de gubernatione 30 civitatum, polis enim est civitas. Ethica autem est de instructione morum, ethos enim est mos. Similiter sunt tres species theoretice, scilicet theologia, mathematica, physica, et est theologia contemplatio incorporeorum que sunt preter corpora ut de Deo, de mente divini, et de anima mundi, et de angelis et dicitur theologia quasi ratio de divinis, 35 theos enim Deus, logos sermo. Mathematica vero est de hiis que sunt circa corpora scilicet de multitudine per se vel relata et de magnitudine mobili vel immobili, unde sunt quatuor species mathematice, ars metrica de multitudine per se, id est, de virtute numeri, musica, id est, de multitudine relata, id est, de proprietatibus citharedorum, geome-40 trica de magnitudine immobili, astronomia de mobili. mathematica, id est, doctrinalis vel quia est doctrina de corporibus per ea que circa ea sunt vel quia fit doctrina maior quam in aliis artibus, quia quod sermone dicitur figuris ostenditur. Physica vero est de proprietatibus corporum. Unde dicitur naturalis. Sed quia ut ait Ora-45 tius "segnius almum demissa per aurem" 57 et cetera. Quam que sunt <in oculis> divisionem quam prediximus oculis ostendamus. Quia ergo omnis philosophia vel theoretica vel practica est in philosophicis

<sup>55</sup> Cicero, De Inventione I. 1 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Sallust, Bellum Catilline, III. 5.5.

<sup>57</sup> cf. Horace, Ars Poetica 180 YAL.

libris preter theoreticam et practicam nichil continetur. Ut ergo hec notaret. Boethius dixit in vestibus philosophie, id est, in philosophicis 50 operibus has <duas> solas litteras esse textas theta et pi Grece ut per  $\theta$ , que est prima littera huius nominis theorica, intelligatur ibsa scientia. per II<sup>†</sup> vero Grecum, que est prima littera huius nominis practica, ipsa practica intelligatur. Sed quia theoretica dignior est practica dicit superiori margine esse textum  $\theta$ , in inferiori vero P et illa habemus 55 quare iste littere in vestibus philosophie sunt intexte, et quare una superior et alia inferior. Sed ne aliquis putaret istas (Fol. 10<sup>r</sup>) artes quocumque ordine esse discendas. Notandum quod dicit ab hoc esse gradus illos ut ab inferiori ascendatur ad superius, non de superiori descendatur ad inferius, quia de practica ascendendum est ad theoreticam, 60 non de theoretica descendendum ad practicam nisi causa communis utilitatis. Oui vero sint isti gradus, id est, ordo in philosophia, sic videndum est. Prius instruendus est homo in moribus per ethicam. deinde in dispositione proprie familie, per economicam, postea in gubernatione rei publice per politicam. Deinde cum in hiis perfecte 65 exercitatus est ad contemplationem eorum que sunt circa corpora debet transire ad mathematicam et physicam usque ad celestia. Deinde ad contemplationem incorporeorum usque ad creatorem per theologiam, et hic philosophie ordo, scilicet, sapientie. In eloquentia vero prius est addiscenda grammatica, quia primum principium est eloquentie, scire 70 recte scribere et recte scripta pronuntiare; deinde dialectica adiumentum eloquentie, id est scientia probandi quod contra dicitur; deinde rhetorica, que perfectio <id est>\* scientia persuadendi et dissuadendi. Sed quidam scindunt vestes philosophie, scilicet, qui unam solam vel plures putant vel alias sine aliis posse facere perfectum philosophum dicentes 75 aliquem ex illis esse superfluam. Non dico aliqui plus student quam alii vel si unam sine alia sciant, quod ideo scindant vestes philosophie, si recognoscant se non esse perfectos philosophos.<sup>58</sup>

d. 4 Duo sunt que oportet sapientem facere, scilicet, subditos

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> C. 22 d. 1 - d. 3 William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae* Bk. I, pr. 1, Bibliothèque Nationale MS Lat. 14380, fol. 68 YAL.

<sup>†</sup>П] Ф

<sup>\*</sup>id est] et

patienter docere et instruere, acrius rebelles† et optimates punire, ut ait Virgilius "parcere subiectis et debellare superbos." Ut ergo utrumque ostenderet. Boethius esse opus philosophie dixit eam in manibus libellos gerere et sceptrum ut per libellos signaret doctrinam humilem, per sceptrum debellerationem superborum, unde libelli bene dicuntur in dextra, sceptrum in sinistra, quia melius est admonitioni sapientis et dilectioni malum ex voluntate fugere cum timore pene cum placeat malum non facere.

#### C. 23

d.1 Dicunt enim fere omnes non esse elementa ea que a nobis videntur, scilicet, terra, aqua, aer, ignis, sed elementa, id est ab elementis composita, hoc asserens auctoritate Plato, qui querit quare s istud magis dicatur terra quam aqua cum dissolvatur in aqua. Postea dicit istud quod ita dissolvitur non debere dicit terra sed terrenum, et sic de aliis. Hiis etiam rationibus voluit probare quod ex omnibus elementis sunt composita. 61 Neque enim aqua calefieret vel terra neque ex lapide excuteretur ignis nisi in eo esset ignis et huius modi philoso-10 phi non concedunt se habere in barba ignem et in capillis et cetera elementa. Philosophia ostensura Boethio in quo sit summum bonum<sup>62</sup> et qualiter ad ipsum perveniatur divinum invocat auxilium sine quo nec docere nec doceri potest, nisi enim, ut ait Gregorius, virtus que doceat, in vanum laboret lingua doctoris et pro hoste magnum esset et hones-15 tum quod petit. 63 In magnis enim et honestis rebus est innotandum a sapiente divinum auxilium et ita reddit lectorem attentum sed non debet ab aliquo peti quid sit contrarium eius <voluntati> vel <quid

<sup>59</sup> Virgil, Aeneid VI. 853 YAL.

<sup>60</sup> Boethius, De Consolatione Philosophiae I, pr. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> See J. Wrobel ed., Platonis Timaeus Interprete Chalcidio (Rp. Frankfurt am Main, 1963), c. 272, p. 302; c. 317, p. 341; c. 324, p. 348 YAL.

<sup>62</sup> Boethius, De Consolatione Philosophiae, III, pr. 10.

<sup>63</sup> Not in the genuine works of Gregory.

<sup>†</sup>rebelles] rebellos

potuerit esse> contrarium voluntati vel quid non debeat ut ait Cato. 64
Ne queras aliquid quod possit iure negari, ante probat Dominus hoc
20 posse nec esse contrarium eius voluntati et < hoc> debere posse. < Et
hoc> ostendit per hoc, quod omnia creat et gubernat et per suum
velle, quia voluntas illius talis est quod nulli bono est contraria. Et hoc
ostendit per hoc, quod sola bonitate et non indigentia omnia creavit.
Notantur in principio quatuor principales cause: efficens, scilicet crea25 tor, formalis, scilicet eius sapientia, finalis, eius bonitas < et materialis>.

d. 2 Mundus est ordinata collectio quatuor elementorum, hunc gubernat Deus ratione quia rationabiliter cuncta in eo disponit. Non vero aliquo spiritu motus movetur, nam neque generatur cum careat 30 principio, neque cum careat fine corrumpitur, nec augmentatur, nec diminuitur cum nec plus nec minus possit esse, quia perfectum et summum bonum non alteratur; nec recipit varium, nil habet occiduum neque secundum locum <potest> movere quia ubique totus est et ubique presens est.

## C. 24 (Fol. 10<sup>v</sup>)

d.1 Homo inter omnia animalia precipue est multi SEMINIS<sup>65</sup> et propter hoc multi COITUS, dicit Aristoteles.<sup>66</sup> Omne masculinum ejicit SEMEN in FEMINAM, FEMINA in suam matricem. Vir generat usque sad septuagesimum annum secundum Aristotelem, alii vero dicunt quod usque ad nonagesimum. Mulier vero concipit usque ad quinquagesimum annum. Homines pingues raro generant, et hec est causa, quia habent corpora minus temperata, et similiter accidit in mulieribus, quoniam superfluum quod est in corporibus pinguibus digeritur et transiti in pinguedinem. Unde quedam arbores sunt, que non fructificant propter predictas causas sicut salix et nux Romana.<sup>67</sup> SPERMATA mas-

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Not in the genuine works of Cato.

<sup>65</sup> This continues the cipher alphabet introduced in the phlebotomy diagram of Table 3.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Aristotle, *Historia Animalium*, VII, c. 2.3, 6, 5 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> Aristotle, De Generatione Animalium, I, c. 18 YAL.

culi et femine diversarum intentionum sunt, ut dicit Galenus.<sup>68</sup> Intentio vero SPERMATis masculi est in formare ad similitudinem eius a quo separatum est, nisi aliud prohibeat. Intentio SPERMATis mulieris est 15 incipere formam secundum similitudinem eius, a quo separatum est. A SPERMATE enim masculi est spiritus artifex, id est anima vegetabilis† similis illi que est in plantis et forma. A SPERMATE mulieris est fundamentum generationis et materia. Caro, vero, et adeps ad implenda loca membrorum vacua ex solo sanguine generantur. Sed caro ex 20 sanguine generatur spisso, quam caliditas et siccitas coagulat, adeps vero ex eius aquositate et unctuositate, quam frigiditas coagulat, ideo caliditas eam dissolvit. Ex sanguine generata caro renascitur post perdictionem suam. Et illud quod generatum est ex sanguine, in quo virtus adhuc existit SPERMATis, si tollatur, iterum nasci potest sicut 25 dentes in etate pueritie. Iterumque complectioni sanguinis vicina sunt. Non indigent multitudine conversionis sanguinis ad sui nutrimentum, immo in suo occurso statim in ea convertitur. Quorum vero materia est SPERMA et sunt a complectione sanguinis remota, neccesse <est>. ut multis conversionibus sanguis in eorum nutrimentum 30 secundum ordinem convertatur.<sup>69</sup> Tria genera hominum sunt, qui generare non possunt, scilicet, infirmi, senes, et juvenes. Infirmi propter debilitatem; senes, quia natura non potest degerere in eis sanguinem seminalem,\* pueri propter incrementum, quoniam SPERMA transit in incrementum. SEMEN per septem dies, ut Aristoteles<sup>70</sup> dicit, si man-35 serit in MULIERE, <im>pregnabitur.<sup>71</sup>

C. 25

d.1 Formatis igitur membris infunditur anima divino munere, et tunc incipit fumus humidus per arterias et venas discurrere motumque

<sup>68</sup> Pseudo-Galen, De Anatomia Vivorum, c. 1 YAL.

<sup>69</sup> Pseudo-Galen, De Anatomia Vivorum c. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Aristotle, De Generatione Animalium, I, c. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> d. 1 Boese op. cit. Bk. I, c. 71, p. 72.

<sup>†</sup>vegetabilis] vigitabilis

<sup>\*</sup>seminalem] generalem

et vitam conferre. Hic motus septuagesimo die a die conceptionis 5 incipit. Ouod autem anima datur divino < solo > munere, videtur evidentius Aristoteles dicere in libro De animalibus ubi ait: "intellectus rationis, id est anima rationalis, intrat corpus embryonis extrinsecus et ipse solus est divinus,"72 quoniam operatio eius non habet commutationem cum operatione aliquo modo corporali. Hiis ergo patet, quia 10 anima solo Dei munere datur et non, sicut dicunt heretici, anima ab anima gignitur ut corpus a corpore. Et beatus Augustinus in Questionibus de infusione anime dicit: anima, inquit, a Deo infundendo creatur et creata infunditur. 73 Et notandum, quod in embryone oculi sunt valde magni, sicut dicit Aristoteles, et hoc propter humiditatem 15 nimium, et ideo non complentur nisi tarde donec de siccetur humiditas in embryone.<sup>74</sup> Eadem ratio est in capite, quod etiam valde magnum in embryone respectu corporis, unde locus sincipitis in capite, hoc est in anteriori parte capitis super frontem est humidus valde etiam post nativitatem pueri post longum tempus; et non fit durus aut consolidatus 20 locus ille in capite, vero postquam invaluerit puer, et non potest loqui, donec indurescat locus ille in puero. Et hoc totum propter humiditatem cerebri. Post hec sequitur virtus pascitiva in puero animato, que usque ad mortem extenditur in omni animante habente vitam. Merito autem queritur, ut dicit Johannes in libro Florum philosophie, 75 quomodo puer 25 pascitur in utero matris. Dicimus quod (Fol. 11<sup>r</sup>) quedam vena, quam nervum vocat Johannes de matrice mulieris extenditur usque ad UMBILicum pueri, per quem puer SANGUINEM a matris EPATE descendentem attrahit. Et virtute eiusdem SANGUINIS quasi alimento nutritur puer et crescit in robur debitum. At quia† puer medio\*

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Actually, De Generatione Animalium, II, c. 3.

<sup>73</sup> Pseudo-Augustine (Alcher of Clairvaux) Liber de Spiritu et Anima, c. 48 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Aristotle. De Generatione Animalium II, c. 6.

<sup>75</sup> This work is unknown.

<sup>†</sup>at quial atque

<sup>\*</sup>medio] modo

30 EPATE SANGUINEM digestum recipit.† non in digestione superfluitatum. Mentiuntur ergo qui dicunt puerum per os matris in utero capere alimentum. Non per os enim, sed per UMBILICUM cibum vero attrahit de visceribus matris. Vivit ergo puer SANGUINE MENSTRUATO, ut omnes philosophi dicunt, sed ipso SANGUINE 35 optime et purissime digesto, mediante scilicet dulciori ac jocundiori parte corporis, hoc est EPATE. Si enim nullo medio vel non optimo medio SANGUIS < menstruatus > transiret ad puerum, potius illum sua malignitate occideret quam nutriret. Quod patet in aliquibus hominibus sic natis, ut habeant maculas in facie vel in parte alia corporis 40 sui. Hoc enim fit ex SANGUINE MENSTRUATO, qui aliquando nimium humiditas cadit super puerum in matris utero, ut nisi esset folliculus secundine medius inter sanguinem cadentem et puerum, ipsum in nudo contractum penetrando occideret. Restat tamen ex hoc macula in puero, que numquam et etiam cute excoriata poterit deleri.<sup>76</sup>

C. 26

d. 1 Nunc sequitur virtus nascitiva, cuius <termini> sunt mensis septimus, mensis octavus et mensis nonus. Habet enim questionem quare mensis septimus potius quam octavus, et quare etiam ante mensem sem septimum secundum nature ordinem non nascatur, ut possit natus permanere in vita. Ad hoc responsum dant physici quod ante septimum mensem non est tantus motus in puero, quod, si nascatur, vivere possit. In septimo vero est vite motus sufficiens. Unde puer se movens in matris utero, si debiles nervos, quibus matrici jungitur, movendo fregerit, ydoneus vite nascitur. In octavo\* autem mense nasci quidem potest, sed non vivere, quia in septimo mense ita debilitatus fuit motibus naturalibus, ut, si nascatur, vivere nequaquam possit. Octavo autem mense et in omni parte <eius> refocillatur et reparatur a laborum conmotione, quo attenuatus <erat> in septimo. Et sic nono mense iterum moveri incipiens rumpit nervos predictos et liber nascitur. Ac quia in calido et humido nutritus est in matris utero,

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> C. 25 d. 1 Boese, op. cit. Bk. I, c. 73, pp. 73-74.

<sup>†</sup>recipit] recipi

<sup>\*</sup>octavo] septimo

nascens et ad dissimile prodiens contrarietatem sentit vocemque ululationis emittit plorans. Et ideo prima vox hominis vox doloris. Infans etiam nascendo vocem nullam emittit, antequam totus nascatur.

d. 2 Itaque notandum est, quod alique mulieres protrahunt partum usque post nonum mensem diebus 3 aut 4. Dicit enim Ivo Carnotensis in libro Epistolarum suarum, quod naturaliter potest puer expectare in matris utero 9 mensibus et 3 diebus aut 4, preoccupare vero potest diebus multis.<sup>77</sup> Hoc etiam in partu notandum, quod si puer veniat ad 25 portam ante nativitatem ita dispositus, ut in latus vel dorsum jaceat vel pedes preponat infra caput que superius, tunc difficiliter et cum labore et periculo matris et sui nascitur. Sed possunt obstetrices huic periculo succurrere, ille tamen que perite sunt. Sed heu! pauce inveniuntur, et ideo multi pueri abortiuntur et non possunt nasci ad vitam et per hoc 30 non renascuntur ad gloriam. Et ideo plangit philosophus < Plinius >: "feminis," inquit, "sepe abortum facientibus quantum in parte hac multo infeliciores quam fieri sumus!"<sup>78</sup> Cum ergo puer male dispositus est in partu, debet obstetrix per portam MANU leniter intromissa puerum intra SECUNDINAM ad justum motum vertere, scilicet ut 35 caput inferius disponatur ad partum.<sup>79</sup>

### C. 27

- d. 1 Primo ergo dicendum est que sunt impedimenta partus. Observandum est quidem ipsum ne sit pariens VERECUNDA vel MULTUM TIMIDA aut IRACUNDA aut <corpus habeat parvulum> 5 vel nimis gracile aut multum PINGUE, aut imbecillis matris vel ORIFI-CIUM angustum aut contortum aut utraque parte clausum aut (Fol. 11°) ubi in vicinitate emeroydarum sunt, aut collectiones humorum, aut infans grande habeat caput aut corpus excedens in quantitate aut mortuus aut gibbosus aut contra naturam positus. 80
- d. 2 Quatuor modis generaliter nascuntur pueri: in capite, in pedibus, in devexo jacens, aut duplicatus. Specialia autem plurima

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Yvo of Chartres, Ep. 205, PL 162.210.

<sup>78</sup> Pliny, Historia Naturalis, Bk. X, c. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> d. 1 - d. 2 Boese op. cit. Bk. I. c. 74, pp. 74-75.

<sup>80</sup> Muscio, *Gynaecia*, ed. V. Rose (Leipzig, 1882), pp. 77-79, 83-86, 87-89.

sunt. Si in capite ad partum descenderit, reliquas partes <in latere> habens, inmissa manu obstetrix puerum componat, manibus scilicet lateribus junctis, ut in ORIFICIUM rectus descendat. Quando junctis pedibus descenderit, numquam eum obstetrix adducat <sicut descendere cepit; inmissa manu cum teneat et sic adducat>, ne puer brachia manus que divaricet† et\* lateribus matris infigat. Si grande caput habuerit ut exire non possit, inmissa manu obstetrix adducat tenens caput eius adjuvante ipsa pariente conatu suo.

d. 3 Si contra naturam positus sit, pariens in lecto jaceat, caput altius teneat, et obstetrix inmissa manu secundum naturam eum componat et sic adducat. Lectus autem parientis fit durius stratus. Si manum profert, jubemus, ut numquam eum obstetrix adducat--plus enim inclinatio inter ORIFICIUM obducatur. Nam ipsa potest manum 25 a mittere et vitio obstetricis vitiosus esse. Jubemus igitur, ut humero eius digitis infixis retrorsum revocetur et componat manum eius junctis lateribus et apprehenso capite paulatim <adducat>. Quod si brevissimum caput habuerit, caput eius ad ORIFICIUM componat et sic per manus adducat. Si pedes profert reliquo corpore in alia parte inclinato, 30 sicut diximus, < obstetrix > inmissa manu eum componat et sic eum adducat. Si unum pedem ejecerit, numquam nec conetur. Sed primum digitis ad inguina infantis infixis sursum eum revocet et post inmissa manu pedem alterum corrigat† et, si fieri potest, manum eius lateribus jungat et apprehensis pedibus foras adducat. Si pedes in diversis par-35 tibus fixerit, manu inmissa obstetrix jungat et ad ORIFICIUM componat et adducat. Si caput conversum et contorsum habuerit, inmissa manu obstetrix corrigat et humeris apprehensis leniter adducat, ne matrix ipsa sequatur vel ledatur. Si genua ostendat, retrorsum repellatur et correctis pedibus adducatur. Si nates ad ORIFICIUM veniant, 40 obstetrix inmissis digitis leniter eum in latus convertat et integro stomaco componat, id est, ut caput infantis ad ORIFICIUM veniat et sic adducat.†

<sup>†</sup>divaricet] devaricet

<sup>\*</sup>etl in

<sup>†</sup>corrigat] erigat

<sup>†</sup>adducat] adducet

d. 4 Si plures pariens in utero habuerit et si simul se contulerint ad ORIFICIUM unus ab obstetrice retrorsum repellatur aut in latere si 45 commode <fieri> potest, et sic unus post alium sigilatim adducatur. Hec omnia fiant sine\* quassatione matricis <et> cum moderatione lenitatis, et ipse locus ORIFICII cum oleo calido vel succo fenugreci et lini seminis et malve cocte perfundatur. Igitur mulieres de facili quiescunt post partum, ut dicit Aristoteles, que masculos peperunt, 50 difficilius† vero quem feminas. Hec ideo libro nostro diligenter adiunximus propter periculum abortivorum et ignorantiam obstetricum. Et optamus, ut omnes illi, qui debent consulere animabus sub libero arbitrio positis, hiis talibus <quam> maxime per hanc artem consulerent, qui ex suo judicio et potestate arbitrii sibi subvenire minime 55 possunt ut tenebras possint evadere sempiternas. 82

C. 28

d. 1 Ostendit philosophia divinam potentiam que est efficiens causa mundi et eiusdem sapientiam, scilicet formalem et bonitatem, id est, finalem. Hoc facto illa\* demonstrat circa potentias et proprietates anime a Deo collatas et primitus hec ostendit circa animam mundi et eius proprietates. Et est anima mundi naturalis vigor qui dat moveri tantum, quedam crescere, quedam sentire, quedam discernere. Sed quid sit ille naturalis vigor queritur? Sed ut michi videtur, ille naturalis vigor est spiritus sanctus, id est, benigna et divina concordia que est spiritus sanctus a quo omnia habent† (Fol. 12<sup>r</sup>) moveri et esse et vivere, crescere, sentire, et discernere, qui bene dicitur vigor naturalis, quia divino amore omnia nascuntur, vigent et bene dicitur <anima>

<sup>81</sup> Aristotle, Historia Animalium, VII. c. 4.

<sup>82</sup> C. 27 d. 1 - d. 4 Boese op. cit. Bk. I, c. 75-76, pp. 75-76.

<sup>\*</sup>sine] si in

<sup>†</sup>difficilius] difficulter

<sup>\*</sup>illal illud

<sup>†</sup>habentl habunt

mundi quia solo divino amore et caritate omnia que in mundo vivunt, < hoc vivunt>.† Viso quid sit anima mundi, vidende sunt eius proprie15 tates juxta corpora, que tales sunt, vegetatio, sensualitas, ratio.

Quedam enim corpora vegetat, id est, facit crescere, ut herbas\* et arbores. Quedam facit sentire, ut bruta animalia. Quedam discernere, ut homines. Et una eadem manens anima sed non in omnibus eadem potentiam et hec tarditate et natura corporum faciente. Unde Virgilius quantiter ut "noxia corpora tardant." Ac dicit aliquis, "anima mundi exercit rationem in homine, ergo non anima hominis" quod aperte falsum est, quia anima mundi, id est, divinus amor, et anima hominis in eodem utitur ratione. 84

d. 2 Hec habet ex anima mundi, id est, divino amor. Sed dicit ali-25 quis anima mundi et anima hominis sunt in homine, ergo due anime. Falsum est. Dicitur etiam hec anima a Platone <esse> ad excogitatam <rationem> quia spiritus sanctus, id est, amor quo cuncta subsistunt, a Deo processit hoc pacto. Ex individua et dividua et mixta substantia, ex eadem natura et diversa, quia anima, id est, divinus amor et incor-30 poralia facit existere que dicuntur individua, quia cum habeant partes que non possunt dividi, et corporalia que possunt dividi et dicuntur dividua, quia omne corpus ex partibus junctum est, et in eas potest dividi et ex ea que natura est, et diversa. 85 Quidam enim damnant Boethium de hiis, quod dicit Dominum aptasse animas sublimibus cur-35 ribus putantes quod dixerat Deum creasse simul omnes animas et posuisse super comparem stellam unamquamque et eam venire ad corpus, sed quia videtur hec Platonem dixisse, videamus que intellexerit Plato et Boethius sequendo Platonem; sed istud numquam in Platone, quod omnes anime simul create sint similiter, sed quod anime a 40 Deo sint posite super stellas invenitur.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae* Bk. III, m. 9, fol. 92°.

<sup>84</sup> Aeneid VI, 731.

<sup>85</sup> Wrobel op. cit., pp. 92-94.

thoc vivunt) habent vivere

<sup>\*</sup>herbas] herbe

d. 3† Quid ita intelligendum est: anima posita est super stellas, quia per rationem anime transcendunt,\* homines [et] stellas et super eas reperiunt† creatorem et hec habent anime a Deo et idcirco dicit Plato, 86 Dominum posuisse animas super stellas compares animabus, 45 ideo dicitur, quia quemadmodum anime sunt in motu ita et stelle et quemadmodum anima rationabiliter movetur, <ita> et stelle; vel aliter, Deus posuit animas super stellas, id est, huius nature fecit animas quod ex effectu stellarum habent\* esse in corporibus. Ex stellis enim est calor sine quo nulla vita nec anima esse potest, non quod 50 dicunt omnia <que> contingunt, venire homini, sed quedam ut calores, frigora, quedam infirmitates et similia.

§ 1 Si vero dicat aliquis a Deo ista fiunt recepta, fiunt sed per effectum stellarum et cetera. Rouatuor enim sunt elementa ut predicatur, hiis similes sunt 4 partes anni, quibus similes sunt 4 humores, et 55 hiis similes sunt 4 etates; ita quod igni junguntur estas et colera, juventus; aeri et ver, sanguis et pueritia; et sic de humore < et terra>. Et intellige quod iste 4 humores et 4 tempora anni et 4 etates hominis conveniunt cum 4 elementis, sicut enim terra est frigida et sicca, sic melancolia† humor est frigida et sicca, et senectus etas frigida et sicca, autumnus tempus frigidum et siccum, unde cum melancolia de sua naturali complectione sicut frigida et sicca in tempore autumnali augmentatur, frigiditas et siccitas eorum equalitatibus temporis et propter hoc patet eius maius illo tempore quam in aliquo alio. Et notandum quod omnis homo originem traxit a primo qui creatus est ex 4 elementis ut predicitur in quibus 4 intelligimus septem ex quibus factus

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Wrobel op. cit., p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> William of Conches, fol. 92<sup>v</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> John here follows the well known pattern Mundus-Annus-Homo developed by Isidore of Seville. See J. Fontaine ed., *Isidore de Seville, Traité de la Nature* (Bordeaux, 1960) fig. 5, pp. 216-217.

<sup>†</sup>d. 3] d.4

<sup>\*</sup>transcendunt] transcendere

<sup>†</sup>reperiunt] reperiant

<sup>\*</sup>habent] habet

<sup>†</sup>melancolia] malencolia

est homo, videlicet de limo terre, de aqua maris, de Sole, de vento, de nubibus, de lapidibus, et de spiritu sancto. De limo terre facta est caro, de aqua maris sanguis, de Sole cor et viscera, et omnes virtutes, de nubibus animus, de vento manus, de lapidibus ossa, et de spiritu sancto anima tantum. Sic omnis homo diversimode creatur secundum maiorem et minorem speciem† predictorum, ut inferius < patebit > figuraliter, unde complectiones, humores, qualitates, dispositiones humane evidenter poterint perpendi.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> This passage, with some variation, follows Honorius, ed., Y. Lefèvre, L'Elucidarium et les Lucidaires (Paris, 1954), pp. 371-372 and commentary on pp. 115-116. For an excellent discussion of the whole tradition, see M.-T. d'Alverny, "L'Homme comme symbole. Le microcosme", in Simboli e Simbologia nell' alto medioevo: Settimane di Studio del centro Italiano di Studi sull'alto Medioevo, 23 (Spoleto, 1976) Vol. I, 123-183.

<sup>†</sup>speciem] speciei

## (Prima ymago, see fig. 16)

Largus, amans, hilaris, ridens, rubeique coloris,90

Cantans, carnosus, satis audax atque benignus.

Color rubeus

Color rubeus

5 Color acutus

Pili molles

Pili duri

Capillus rufus

Capillus rufus

10 Capillus rufus

Capillus rufus

Caput rotundum cum rufis capillis

Cum rufis

Cum rufis

15 Caro dura

Vox acuta

Vox grossa

Vox tarda

Vox acuta et mollis

20 Frons parva

Frons magna

Frons rotunda

Supercilia grossa

Oculi lippi

25 Oculi magni

Oculi rotundi

Oculi oblongi

Oculi parvi

Oculi rubii

30 Oculi flavi

Nasus grossus

Nasus gibbosus

Nasus directus

Nasus gibbosus

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> For early examples of the "Salernitan" verses here and in the subsequent temperament images, see Salvatore de Renzi, ed., *Flos Medicinae Scholae Salerni* in *Collectio Salernitana* (Rp. Bologna, 1967) Vol. I, p. 484 and Vol. V, p. 48. In the 15th century these verses were credited to a Richard of Florence or to a master Alexander "egregius physicus" who may also be the author of the tabula *De Signis* at page 125. See Lynn Thorndike, "Unde Versus", *Traditio* 11 (1955), pp. 177-180.

C. 29

d. 1 Quoniam anima sequitur corpus in suis passionibus et <egrescit>, ut patet in egritudinibus, ebrietatibus et sanitatibus.<sup>91</sup> Sed quedam sunt signa propria et talia sunt propriorum corporum. Et quedam sunt contraria signa et per talia non potest aliquis phisiologizare, quia dubium cuius erit signum.

Signa manifestissima et non prevelata† debent elegi ad phisiologizare et hac re per signa corporis et non anime, quia nemo potest phisiologizare per aliqua signa que sunt in anima.

Phisionomia enim loquitur de naturalibus passionibus. Unde dicitur a "phisis" Grece, quod est "natura" Latine, et "nomos",\* "signum", quasi signum de natura.

Signa accipienda sunt ex motibus, figuris, signis, et coloribus apparentibus in lenitate et facie et voce et carne.

Ideo autem uni signorum fatuum est credere quando plura conveniunt, quia aliqua possunt esse ex natura humidi et luxuriosi et tamen actu faciunt opposita, ut patet in Socrate, qui erat huiusmodi et tum ratione operabatur et fecit contrarium hiis vitiis. 92

Sciendum est quod bonitas et malitia hominis est judicanda penes 20 complectiones illius et non penes masculinitatem vel femininitatem licet sit formalior et justitior et ulterior et melior.

Sed accipienda sunt signa manifestissima in parte corporis principali,† ut in capite, in fronte, facie, oculis, pectore, et in consimilibus.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Bartholomew of Messina, tr. Aristotle, *Physiognomia* ed., Richard Foerster, *Scriptores Physiognomonici Graeci et Latini* (Leipzig, 1893) Vol. I, 1, p. 5 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> This alludes to the story of Socrates' encounter with the physiognomer Zoopyrus, who said that the sage on the basis of facial signs was a lecher or a homosexual. Though his friends laughed, Socrates admitted that these were indeed his vices but that he controlled them by reason. See Cicero, *De Fato* 5.10 and *Tusculanae Disputationes* 4. 37.80 as well as John Ferguson ed., *Socrates: A Source Book* (London, 1970), pp. 206, 314 for Greek examples.

<sup>†</sup>prevelata] preventa

<sup>\*</sup>nomos] nemos

<sup>†</sup>principali] principales

C. 30

d. 1 ColorES acuti significant calidum quia cito facit invenire medium. Causa huius est quia talis color generatur ex habundantia spirituum et sanguinis qui multum ad motum <est>, et huiusmodi s color est scintillaneus,† ut Sol, et ideo fantasmata, cum recipiuntur in istis speciebus, neccesse est ut diversimode permutentur, et ideo cito inveniunt\* medium.

Rubeus color bonam naturam significat et hoc propter temperatam complectionem ex calido et frigido ex quibus generatur; color flammeus 10 significat mansuetum et hoc propter accensum colorem.

Albus significat timiditatem et hoc propter humidum fleumaticum.

Flavus significat bonitatem et hoc quia est medium inter hos colores.

Rubeus hastutiam significat et hoc propter abundantiam colerarum.

Niger significat malemorigeratum et hoc propter elapsum in melancolicam.† Significat etiam niger colore ubique timiditatem et hoc propter humorem melancolicum et propter evaporationem humidi a calido extremo.

Pallidus significat turbationem et hoc quando periculum imminet: 20 color extremis vertitur interius et tunc homo pallescit.

Melleus\* significat frigiditatem et siccitatem et differenter mobilitatem, ut patet inferius.

PILI animalium diversificantur secundum diversitatem complectionis et coriei, quoniam si corium grossum et pili grossi t...t

Compositio cerebri est ex terra et aqua et hominis magis quam mulieris.

Corium vero humani cerebri copiam pillorum habet et hoc humiditate eo enim multa indiget custodia quoniam cito eo calore et frigore extrinseco recipit lesionem. Cor hominis est valde calidum et ideo 30 homo de numero animalium erectam habet formam quia calor super ascendit.

<sup>†</sup>scintillaneus] cintillaneus

<sup>\*</sup>inveniunt] invenit

<sup>†</sup>melancolicam] malincolicam

<sup>\*</sup>melleus | mellius

<sup>†</sup>quoniam lacks a verb

Corruptio et senectus proprie proveniunt ex paucitate sanguinis.

Sanguis etiam in parte dextra levior est et calidior quam in parte sinistra, et in masculo magis quam in femina.

Est enim <in> partibus superioribus sanguis subtilior et subtilitati convenientior, et in partibus inferioribus turpior et spissior.

Sed isti 4 humores qui in istis 4 patent in omni homine vivente regnant, quorum unus semper magis est in homine, et non equales et cetera.

# (Secunda ymago, see fig. 14)

40 Hic somnolentus, piger, sputamine plenus,

Ebes huic sensus, pinguis facies, color albus.

Color albus

Color flavus

Color pallidus

45 Capillus glaucus

Capillus glaucus

Capillus spissus

Capillus albus

Vox pulchra

50 Vox mediocris

Vox gravis

Frons longa

Frons quadrata

Frons extensa

55 Supercilia divulsa

Supercilia directa

Oculus albus

Oculus glaucus

Oculus albus

60 Oculus glaucus

Oculus glaucus

Oculus albus

Oculus albus

Nasus curtus

65 Nasus longus

Nasus acutus

Nasus acutus

Nasus pallidus

Os magnum

70 Labia subtilia

Dentes albi

Dentes equales

Mentum rotundum

Mentum longum

C. 31

d. 1 Intelligendum est ut vult Albertus quod in phisionomia tria sunt signa, scilicet communia, media, propria. 93 Communia fallunt et media fallunt. Communia sunt tria, scilicet, figura, color et motus. 5 Media autem ut fortitudo, et sic de aliis. Unde sciendum est quod quodlibet vitium semper ad ista tria, verecundum, luxuriosum, et timidum, secundum hilaritatem† et tristitiam non potest aliquis phisionomare, quia nunc est homo hilaris, nunc est tristis.

Unde intelligendum quod pallidi homines cum magno capite cito tendunt ad lepram. Si autem pallidi homines habeant CAPUT parvum sunt debilis complectionis et de facili volunt inebriari et dicuntur pallidi quia non vivunt,\* id est, brevis vita eis inerit quia sunt ita debilis complectionis quod si in superfluitate fuerint cito illa superfluitas corrumpit eos propter debilitatem complectionis.

MULIERES habentes pinguedinem magnam circa umbilicum luxuriare libenter volunt. Homines habentes quandam venam in fronte elevatam per risum, et cum hoc, si habeant magnos renes luxuriosi sunt, et est signum infallibile.

HOMINES rubii significant bonam naturam cum aliis signis ita quod habeant colorEm melleum; et est talis color habere faciem albam cum QUADRATO rubidine in medio genarum. HOMINES habentes COLOREM subRUBEUM ad modum fumi cum naso aquilino et cum grossis genis sunt callidi, id est, deceptivi. Si sint subrubei et non habeant illa signa sunt misericordes, fortes, et fideles.†

MOLLES CRINES significant timidos qui generantur ex humido et frigido humore et cum uno addito est signum infallibile, scilicet, quod habeat renes parvos et tunc erit timidus. Si autem habeat magnos RENES et molles CRINES et si habeat tantos CRINES et plures in aliis partibus corporis sicut in CAPITE luxuriosus est.

DURI crines significant fortitudinem et est signum fallibile nisi

30

<sup>93</sup> This does not appear in the material on physiognomy in his De Animalibus.

<sup>†</sup>hilaritatem] illaritatem

<sup>\*</sup>vivunt] vivat

<sup>†</sup>sunt misericordes, fortes fideles] sing.

plura addantur et tunc infallibile, scilicet quod non sentiat aliquod gravamen in pedibus et quod non sit luxuriosus quia luxuria destruit medullam† que est causa fortitudinis. Primum probat quod habentes molles CRINES sunt timidi et hoc per unum experimentum, quia mulieres naturaliter sunt timide et sunt timide ad pugnandum sed non ad eloquendum vel ad rixandum.

CARO dura notat instabilem, et sumitur instabilis his tribus modis, vel quia est indocilis vel quia habet faciem omnino dispositam ad malum, ut NASUM CURTUM vel quia habet multas figuras que ten40 dunt ad malum.

CARO LEnIS notat instabilem et tamen docilem et omnes tales communiter sunt melancolici\* vel colerici.

Vox descensa ut mulieres habent† communiter significat verecundiam in gestu et non in facto et est signum infallibile.

Vox gravis significat fortitudinem et hoc si habeat magnam loquelam, magnas tibias, magna brachia, magnum collum et si sit longus, est longe vite.

Vox remissa est que magis loquitur, remisse quam alte. Unde habens vocem remissam et colorem subrubeum ut fumus deceptivus 50 est,\* et est signum infallibile. Si autem habeant colorem ut ex albo et rubeo et remissam vocem sunt boni, si nasus non sit nimis longus nec curtus nec nares nimis parve nec magne; si non sint huiusmodi sunt calidi.

Vox acuta et tibie sint magne, tunc provocari ad iram libenter 55 volunt et volunt rixare.

MOtus tardus significat mollitiem ingenii, id est, illos qui cito sciunt percipere scientiam, sed non profunde sciunt perscrutare; et si habeant nasum ad modum aquile infallibile est signum.

ACUtus MOtus calliditatem significat et est talis motus ut quando 60 tu obvias alicui eundo non respiceres ad eum, sed ires iuxta eum, acute licet te percutiat.

<sup>†</sup>medullaml medelam

<sup>\*</sup>melancolici] malencolici

<sup>†</sup>habent] habunt

<sup>\*</sup>deceptivus est] sunt deceptivi

CRUX SANCTI ANDREE in medio palme manus sinistre hominis et dextre mulieris notat prodigum, si superior linea sit recte,

## (Tertia ymago, see fig. 15)

Invidus et tristis cupidus dextreque tenacis,

65 Non expers fraudis, tumidus luteique coloris.

Color niger

Capillus niger

Capillus niger

Capillus niger

70 Capillus fuscus

Capillus fuscus

Capillus niger

Capillus fuscus Capillus fuscus

75 Vox acuta

Vox gravis

In fronte ruga

Frons tristis

Frons obscura

80 Supercilia arcuata

Oculus niger

Oculus niger

Oculus niger

Oculus niger

85 Oculus niger

Oculus luteus

Nasus obtusus

Nasus subtilis

Nasus curvus

90 Os grossum

Labia grossa

Dentes rari

Mentum parvum

Mentum fissum

95 Facies macera

Facies parva

Facies plana

Facies acuta

Aures parve

100 Aures magne

Aures mediocres

longa. Si curta notat largum. Similiter habens penulam infra nares fatuus est. Figure per quas debemus phisionomare homines sunt 3: scilicet figura inclinata et figura recta. Tertia quando caput protenditur deorsum, id est, magnum occipitium ubi viget virtus memorativa retro in capite. Unde homines habentes figuram inclinatam et caput inclinatum deorsum sunt imaginativi non tamen dico quod sunt imaginativi secundum superscriptum. Sed circa vana gaudia que sunt in corde et est signum infallibile. Quia si aliquis locutus fuerit sibi, ipse non audiet, sed vult petere quid dicis.

Homines habentes figuram rectam et caput protensum ita quod non sit magnum occipitium nec magnum foramen sub occipitio† est signum stultitie. Si autem sit magnum et magnum foramen est signum bone memorie.

Ipsum probat, quia quisque habet memoriam ex loco in quo situatur, sed ibi non est magnum.

Intelligendum est quod passiones sunt duplices, quedam provenientes ex verecundia, ut propter aliquod dictum vel huiusmodi et alie sunt provenientes ex potu.

Primum est signum castitatis infallibile. Secundum est signum ebrietatis, scilicet <si> habeat malas extensas et calorem infallibile est, quoniam ipse sepius est ebrius. Unde intelligendum quod homo parvus habens parvum jecur et si sit iracundus et tristis est signum invidie et infallibile quia quando contristatur tunc constringitur cor. Ideo parvi homines habentes parvum cor diligunt libenter sed non nisi quid pro quo. Magni vero stabiliter diligunt, quia magnum est causa amoris, parvum vero causa invidie.

Homines acuti, scilicet, homines qui sunt per proprium ingenium comprehensi multorum gestorum nec pingues et huiusmodi sunt insta130 biles, quia tales operationes proveniunt ex imaginibus et nunc sunt in una, nunc in alia, ergo instabiles.

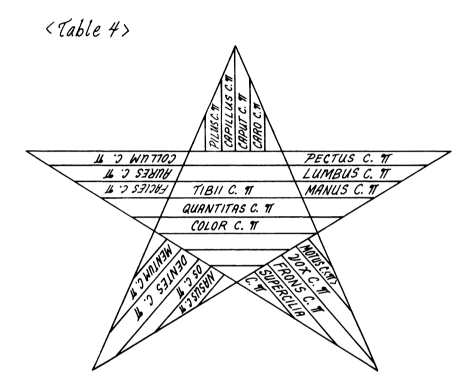
Si homines habeant acutam vocem et vigorosam ut voces sint indignantes, est signum infallibile ut, si dicas "doce me istam propositionem," dicit ipse "veniatis cras" cum voce non naturali.

†occipitio] occipite

Nota quod homines habentes voces et loquentes cum impetu, id est, cum affectibus qui frangunt, id est STUTAND, 94 non sunt sine dolo et fraude quia calor tantus vadit ad operculum oris ubi formantur voces et ille calor est causa fraudis et doli. Sunt tamen tales communiter fortes. Unde dicit Albertus quod homines meliorem figuram 140 habent quam mulieres, quia communiter mulieres sunt magne in posteriori, quia si ille caderent citius caderent in posteriori quam super collum 95 et cetera.

<sup>94</sup> ME "stuttering".

<sup>95</sup> The passage in P. Hossfeld ed., Alberti Magni de Caelo et Mundo (Aschendorff, 1971) Vol. V, Part I, Bk. 2, Tract I, cap. 4, p. 111 actually reads "... membra virorum et masculorum propter abundantiorem calorem frequenter sunt superius magis nutrita, quia masculi superiora membra, ut humeros, habent grossiora quam inferiora, et feminae e converso, et ideo cum cadunt masculi ab alto, cadunt frequenter super humeros et feminae super posteriora."



## (Quarta ymago, see fig. 3)

155 Hirsutus fallax irascens prodigus audax,

hastutus gracilis siccus crociique coloris

Color flavus

Color melleus

Capilli glauci

160 Capillus glaucus

Vox acuta

Vox nitens

Frons elevata

Frons magna

165 Frons rotunda

Supercilia gracilia

Oculus parvus

Oculus glaucus

Oculus glaucus

170 Oculus rotundus

Oculus flavus

Oculus glaucus

Nasus concavus

Nasus oppressus

175 Nares aperte

Dentes spissi

Mentum grossum

Mentum equale

Facies rotunda

180 Facies triangula

Facies longa

Aures magne

Aures parve

Aures dure

185 Aures molles

Collum grossum

Collum longum

Collum curtum

Guttur planum

190 Guttur nodosum

Pectus osseum

Spina magna

Manus longe

Manus subtiles

195 Manus curte

Manus graciles

### C. 32 d. 1

<Pili> molles significant timidum qui sumantur ex humore humido et frigido qui non potest resistere sed cedit agenti. Ideo molles propter humiditatem que non resistit iter corporis† inclinati et hoc 5 propter debilitatem caloris\* circa umbilicum vel quod est sub umbilico.

Duri significant fortitudinem qui sumantur ex humore sicco et calido que potest bene resistere et testatur: complectionem siccam et colericam vel melancolicam et huiusmodi faciunt audaces homines et fortes, scilicet PILI duri et hoc propter siccitatem; et habent figuram 10 corporis erectam et hoc propter caliditatem; extrema corporis magna et fortia et hoc propter dispositionem calidi et tuti et humidi et motus spiritum et hoc ut bene recipiat alimentum armilli lati et distantes et hoc propter caput et non bene colligati et hoc propter frigidum nec omnino dissoluti quia tunc notant superfluitatem caloris.†

PILOSITAS circa ventrem loquacitatem significat, quia PILI veniunt ex caliditate circa pulmonem in illa parte et calor super ascendit et causat motum et aperit solium quod claudit illam partem ubi servatur et formatur.

## C. 33

d. 1 <Capillus> tenuis, niger et directus significat stultum, superbum, et voracem de facili in jurgia prorumpentem, arrogantem, non libenter obedientem, propositium facile dimittentem, multum odibilem, vix propositum consummantem, vitalis tamen est et diuturnus multum.

Niger, grossus et spissus, significat impetuosum, bone memorie, et boni ingenii, et bonum moralem, et egregie facundie, lascivum tamen et voracem, et bona cibaria appetentem, facile scabiosum, peroptime societatis fidem servantem, non multum ornatum, multa disponentem, sed pauca consummantem.

Niger et crispus significat multum irascibilem, superbum et vora-12 cem et cito omnia facientem, valde lascivum, sed non multum in lascivia permanentem.

<sup>†</sup>corporis] corpore

<sup>\*</sup>calorisl coloris

<sup>†</sup>caloris] coloris

Rufus et spissus, directus significat malitiosum, valde superbum, 15 malignum, arrogantem, invidum, fallacem, subdolum.

Rufus et tenuis significat occultantem iram, et multos dolos frequenter cogitantem tacite, sed tacite magis secum cuncta disponentem.

Rufus et tenuis et crispus significat magis in iram prorumpentem, et diu iras memorantem, adulantem, et non perfecte fedus amoris conservantem. Spissus crispus et rufus significat superbum, jactantem, vigilantem, glaucum vel mendacem, valde in societate liberalem, et impetuose multa largientem.

Glaucus et spissus non frequenter est grossus et significat humilem 24 in sermone et ut plurimum, laudem et favorem populi appetentem, invidum et simulatum in amicitia.

Glaucus et tenuis significat humiliorem et minus mendacem, minus 27 promittentem, non libenter largientem.

Glaucus et crispus significat libidinosum, non multa cibaria appetentem, nec voracem, sed magis invidum et simulatum, atque sua 30 libentius largientem.

Fuscus spissus et grossus valde liberalem significat, pium, et mansuetum, plura promittentem quam solvere valentem, multa secum disponentem et vigilantem et beneficiis valde memorantem et amicitias hominium multum captantem non simulatum sed mendacem.

Fuscus et crispus significat superbum, et libenter accusantem non 36 libenter alicui deferentem, multa sibi arrogantem.

## C. 34

d. 1 < Caput > rotundum in eminentiori parte ad modum corone 3 se habens significat procul dubio consultum, providum, mansuetum, facundum, amabilem, et iras serventem.

Si nigros CAPILLOS habeat significat < hominem > capacis ingenii, 6 et tenacis memorie, levis ire, et constantis amicitie et veri sermonis.

Si albos, significat durum ingenium, et memorie tenacis, valde large sua† causa federa perfecte servantem et constantem.

| †sua] | sola |
|-------|------|

Si rufus adeo facundum, nec iras celantem, satis amabilem et sapientem, sed in sermone credibilem peroptime memorie et ingenii capacis.

Si fus-(Fol. 16<sup>v</sup>)-cos modestum, in sermone benignum, multum lascivum, et celatum, perfecte societatis et benigne rationis.

CAPut <ob>longum in eminentiori parte significat hominem per-15 spicacis ingenii, inconsulte multa facientem impetuosum, levem, mobilem, iracundum, non bene secreta celatem, non naturaliter lascivum, acutum in sermone, ratione commendatum in actibus 18 disponendis, minus providum, suos diligentem valde.

Si album, perdite rationis in ira impetuosum, naturaliter avarum.

Si niger, levis ingenii, et nullius fere rationis in ira vix domino 21 obedientem, amatam† facile relinquentem, valde impetuosum.

Si rufum, peroptimum ingenium, superbum, indignantem, facile maledicentem, sed amabilem et largum.

24 Si fuscum levem et lascivum, labilem et inconstantem, et mendacem.

Si CAPut oblongum et CAPILLI juxta nasum significat libertatem 27 sed invidum et hoc propter apparentem sententiam.

CAPut magnum sensum notat.

CAPut pinetum significat inverecundum.

30 CAPut parvum tenue sensum notat.

CAPut longum significat inverecundum.

CAPut parvum et rotundum <significat> inverecundum et 33 <in> verecundia autem in venibus pessima dispositio, quia initium quodam modo est omnium vitiorum, si enim meretrix verecunderetur non, ut fit, scortaretur.

36 CAPut medium sapientem, liberalem, ingeniosum sed timidum.

CAPut magnum rudem significat docilem, tum altum, inverecundum.

CAPut magnum cum magna fronte et longa facie notat benignum et durum ingenium.

<sup>†</sup>amatam] amata

CAPut in eminentiori loco quadratum significat humilem, man-42 suetum, pium, benignum, non multum irascibilem, providum, sapientem, sed avarum, in sermone verecundum, gloriam et favorem hominum multum appetentem.

45 Si album minus humilem, plus avarum, amabiliorem et jocundiorem.

Si nigrum, constantiorem, in animo amicitias cito perquirentem, et 48 diu servantem, valde lascivum, et bene secreta celantem.

Si rufum, optime disponentem de rebus utilibus et inutilibus, bene circumspectum vel adulantem, sed per iras leniter mentientem.

Si fuscum, notat mulierem modestiorem, largiorem, sed facilius mentientem, et amicitias perfectius servantem.

CAPut in eminentiori parte triangulum significat avarum, sub-54 dolum, versutum, arrogantem, frequenter in infirmitate, sepius dolore capitis laborantem, ingeniosum mendacem, invidum, et multum alienis actibus detrahentem.

- Si album, minus malitiosum.
  - Si nigrum, facilius in temeritatis offensam prorumpentem.
  - Si rufum, vel citrinum† superbiorem sed amicum liberaliorem.
- 60 Si fuscum, ceteris huius maneriei meliorem.

## C. 35

57

- d. 1 <Caro> dura insensibilitatem significat quia talis CARO fit ex sanguine coagulato quia quedam CARO non recipit repressiones cito per defectum humidi et frigidi et corrumpit superscriptum.
- Lenis CARO ultra temperiem significat intemperatam stabilitatem. Illius CARO est CARO mulieris, ut in lapsis in humiditatem, cum ante cerebrum fit maxime humidum, labile est ad motum; ideo ille spiritus recipiuntur leviter impresse, sed non retinent, ideo significat instabilitatem.
- Alia mollities temperata que est bene redacta ad medium et talis significat bonitatem ingenii.

| †citrinum] | citurium |
|------------|----------|

Motus tardus significat mollitiem ingenii cuius causa est humiditas imbibita in nervis <et> significat supercompositionem fleumaticam ut patet in parili-(Fol. 17')-ticis.

Motus velox significat calidum et talis significat bonitatem ingenii.

### C. 36

15

d. 1 < Vox> gravis significat fortitudinem et audacem cuius causa postea patebit.

Acuta significat timiditatem sed intelligendum quod multe sunt voces differentes super diversas passiones accidentales attestantur.

Valde grossa significat audacem et bellicosum et fit a virtute forti et multitudine spirituum vitam observantium.

Valde festina significat hominem valde iracundum et improbum et malorum morum, qui causantur a calore excedente et moti speciebus 10 sine re et ratione.†

Tarda enim notat hominem vilem et luxuriosum quia testatur <super> flexibilitatem nervorum et dissolutionem.

Valde pulcra significat hominem valde subdolum et pernitiosum, quia testatur super debilitatem caloris\* et spirituum.

15 Mediocris grossa sapientem significat, veracem et justum, quia testatur temperamentum virtutis et ordinationem mos anime. Homo indignatus et iratus dilatat vocem et acute loquitur, causa prima est quia talis vox provenit quando virtus magna et multus spiritus est in aere et vox gravis erit sed esset virtus fortior. Secunda causa est sanguis 20 attentus circa cor et tunc calor intenditur et spiritus subtiliatur et talis vox causatur.

Qui graviter vociferant injuriosi sunt et hoc propter multitudinem grossorum spirituum, et tales pronitatem habent ad iram et invidiam.

Qui incipiunt graviter vociferare et finiunt acute, iracundi sunt, quia 25 magna transumptio vocis significat magnam transumptionem in corde quia calor et spiritus convertuntur ad radicem et infrigidantur et frigiditas est causa acuitatis in voce.

Acuta et mollis notat timiditatem et hoc propter paucitatem aeris moti, et arguit frigiditatem cordis.

tratione) rationis

<sup>\*</sup>calorisl coloris

30 Acuta et fortis significat iracundiam.

Non nitens significat mansuetudinem et hoc propter mollitiem pulmonis et eius flexibilitatem et arguit lapsum cordis.

### C. 37

d. 1 <Frons> parva notat indisciplinabilem et hoc propter parvitatem cerebri et parvam distinctionem cellularum et per consequens spiritus non bene recipiuntur.

Magnitudo significat tarditatem sensus et motus, et hoc propter indispositionem humorum et cerebri.

Rotunditas notat insensibilem et hoc propter abundantiam carnositatis† et cerebri in parte anteriori et arguit appropinquationem cerebri et humorum et ita obtunditur intellectus.

Longitudo notat insensibilem et hoc propter tectionem et disjunctionem cellularum.

Quadrata et modo rara notat magnanimitatem et hoc quia ibi est cerebrum bene elevatum secundum sub et supra et fit bona dispositio cellularum, et ita arguit super bonam dispositionem et bonam susceptionem spirituum et caloris naturalis.

Extensa notat adulatorem, quia fit propter habundantiam humidi que notat instabilitatem.

Ruga in FRONTE fit propter calidum.

Tristis notat mestitiam.

Obscura notat planctum, quia caliditas fluit ad cor et tunc redduntur\* membra ponderosa propter absentiam sanguinis membra confortantis.

Elevata notat liberalem. Magna ponderositatem et stultitiam significat. Rotunda iracundum notat.

Latitudo super parvitatem discretionem† significat.

<sup>†</sup>carnositatis] canositatis

<sup>\*</sup>redduntur] reddentur

<sup>†</sup>discretionem] discretionis

C. 38

d. 1 < Supercilia > grossa et directa significant valde severum, libenter laudem perquirentem et detrahentem invidum, et libenter pro laude largientem.

Fumosa significant tristitiam, et hoc propter continuitatem fumi viscosi que facit ea adherere.

Divulsa significant fatuitatem et hoc propter materiam fumi viscosi que est multum ponderosa et arguit habundantiam fleumaticam in capite.

Rectitudo significat mollitiem flexibilitatis, conditionem feminarum. (Fol. 17<sup>v</sup>).

Si conjungantur ad corium nasi audaciam, lenitatem, subtilitatem, et studiosum notat.

Arcuata et gracilia significant valde modestum et benignum, sed de 15 facili labentem a proposito, lascivum et bene lasciviam et omnes voluntates suas et alterius veras et falsas bonas et males celatem.

Si vero fuerint arcualia† versus tempora genarum, negligentiam et malam dispositionem significant. Si non dimissas\* invidiam significant.

Gracilia et directa significant valde amarum animum et irascibilem 20 et venenosum.

C. 39

d. 1 <Oculi> lippi amatores vini sunt, quia lippitudo lippum cerebrum significat et per consequens cordis siccam et calidam complectioni †. . . †† est vinum et ideo appetunt vinum quia omne simile appetit suum simile et super huius oculos somnolentum significant, quia quando homo somnierit similis est tali.

Magnitudo significat pigritiam et hoc propter complectionem 8 fleumaticam et <hoc> propter magnam frigiditatem in corde, ideo pigri et tardi sunt imbibiti ex humiditate. Magnus et rotundus et albus significat valde superbum et indignantem et multam cupiditatem, lascivum et facundum sed facile per iram rationem perdentem.

<sup>†</sup>arcualia] arcuales

<sup>\*</sup>dimissas | dimissam

<sup>†</sup>unreadable

Magnus, rotundus, glaucus significat malitiosum corde, simulatum vultu, non rationalem, valde et bene fedus amoris servantem.

Magnus rotundus et niger significat rationalem indignantem multa cogitantem.

Magnus oblongus et albus significat versutum et insidias multas cogitantem non fedus in societate servantem, sub ira libenter detrahentem et sibi alienos actus asserentem et jactantem.

Magnus glaucus et oblongus significat mansuetudinem, dolores in 20 corde frequenter et multos passurum labores et sibi de necessariis cogitantem.

Magnus, albus et luscus significat superbiam et multa passurum infortunia et per insidias et dolos prosperantem et multa mala de suis 24 frequenter cogitantem et valde vultu et verbis simulatum.

Magnus glaucus et luscus significat liberalem in consortio et humilem humilibus, superbum contra superbos et dolosum in ira.

Magnus niger et luscus significat valde dolosum et fraudulentum, 28 multos dolos passurum, valde solicitum in amicitia perquirenda, sed paucis gratum.

Parvitas significat pusillanimitatem et hoc est propter parvam distantiam cellularum et constrictionem reducitur ad naturam frigidi et sicci, quia et ad spiritus debiles; ideo melancoliam significat.

Parvus et rotundus et albus significat tamen in sermone multum providum et tenacem, non libenter largientem multis gratum.

Parvus rotundus et glaucus significat amabilem valde et jocosum; 36 irascibilem, tamen diu amicitias servantem.

Parvus rotundus et niger significat omnimodo lascivum et valde liberalem et ante 30 annos valde inconstantem et post multum constantiorem, parum ante morte languentem.

40 Niger significat timiditatem.

Concavitas malitiam significat et hoc propter lapsum ad melancoliam et coleram† quia tunc contrabuntur nervi propter siccitatem et constringuntur humores et ideo parvi.

Eminentia stultitiam significat et hoc propter habundantiam cerebri et humiditatem eius.

|           |         | <br> |
|-----------|---------|------|
| †coleram] | coloram |      |

Medii bonitatem significant quia virtus consistit in medio<sup>96</sup> et super propter temperantiam debitam.

Rubii significant egressionem ab ira, quia tunc sanguis et spiritus ascendunt ad cerebrum et flectunt oculos.

Flavus significat bonum animum, et hoc propter multitudinem spirituum et humorem crystallinum† qui potest refrenare cor.

Parvus, oblongus et albus significat multum ad alias dignitates aspirantem sed parum proficientem, multum adulantem, paucis gratum.

Parvus, oblongus et niger < significat> malitiosum, (Fol. 18') subdolum et multa mala cogitantem, vix bonum finem in actus suos consese quentem.

Parvus, albus et luscus significat perniciosum in actibus, largum in muneribus, cautum in sermonibus et maxime domesticis suis invidum.

Parvus luscus et niger significat malignas cogitationes et subdolas, 60 et traditiones in aliquos per iram <et per> magnam superbiam cordis machinantem.

Parvus, luscus et glaucus significat leviter infirmantem ex ira, valde laboriosum et inconstantem.

Albus in albo homine significat inconstantem, mendacem, et facundum, impetuose providum et naturaliter avarum.

Niger in albo homine significat disponentem multa et ad multas divitias per magnum laborem attingentem.

68 Glaucus in utroque significat benemorigeratum, amabilem, liberalem et libenter sua largientem.

Albus in nigro homine significat iracundum et levi ex causa infirmantem et non sepe sanum.

Dexter maior sinistro < significat > rationalem, argutum in sermone, pium, mansuetum, providum, superbum, libenter sua largientem et donis cito penitentem.

Sinister major dextro significat arrogantem, facundum, lascivum, et 76 multum laborantem.

Albus <et> glaucus significat timiditatem; vinosus malitiam

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Aristotle, Nichomachean Ethics, see Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis (Rp. Frankfurt am Main, 1962) Vol. 3, Bk. 2, p. 24 "Virtus vero medium invenit" YAL.

<sup>†</sup>crystallinum] crystalleum

significat, et hoc propter nimium calorem dominantem super cerebrum.

Igneus significat verecundiam, et <hoc> propter magnam quanti-80 tatem humoris, et hoc arguit lapsum in cerebro.

Discretus significat timiditatem et hoc propter multam subtilitatem.

Luteus significat luxuriam, et hoc propter multitudinem humidi crystallini, et arguit multitudinem cerebri et ita fortem virtutem 84 animalium et naturalium virium.

Qui bene mobiles sunt acuti, capaces, et hoc propter multitudinem spirituum mobilium† et ostendunt lapsum oculi ad caliditatem et siccitatem et ideo parva operatio est cerebri ad cor.

Qui palpebrizant timidi sunt, et <hoc> propter estimationem continuam invadentem rei nocive.

Qui frequenter habent oculos moventes sunt boni intellectus, quia testatur super multitudinem spirituum et agilitatem.

Oculi profundi in omnibus significant acuitatem.

Oculus multe aperitionis significat stultitiam et verecundiam.

Oculi multum clausuri significat mobilitatem et levitatem discretionis et inconstantiam in operibus.

### C. 40

d. 1 < Nasus > grossus in superficie significat animum facilem ad concupiscendum et hoc propter carnis abundantiam et grossitudinem musculorum.

Grossus in imo insensibilitatem, et stultum, voracem non multum de rebus futuris cogitantem notat. Multum gibbosus significat ebriosum, voracem, arrogantem, lascivum et sua libenter largientem.

Directus et in medio curvatus significat iracundum nullius ferentem et valde indignantem.

In medio gibbosus aliquantulum non habens nares longas significat valde liberalem et inconstantem in verbis.

In medio gibbosus et longas habens nares significat maledicentem, voracem et deliciosum.

Curtus significat iracundum, simultatem, detrahentem frequenter 15 suis, et suos impugnantem.

| † | mobilium] | motiorum |  |
|---|-----------|----------|--|

Longus significat multa cogitantem et magna injuriantem et cito irascibilem.

Acutus notat irascibilem.

In imo acutus significat gnarum et providum et libenter sua largien-20 tem et valde invidum.

Naturaliter rubens significat subtilem ingenio, levis memorie, multas amicitias perquirentem et multis gratum et inconstantem.

Pallidus significat durum ingenio, inconstantis memorie et in amicitia constantem et patientem in sermone.

Obtusus et rotundus significat magnanimitatem.

Extremitas nasi subtilis significat superhabundantem luxuriam, quia significat superhabundantiam caliditatis que causat luxuriam.

Curvus versus frontem verecundiam significat.

Concavus <et> oppressus qui est habens frontem rotundum (Fol. 30 18<sup>v</sup>) luxuriam significat.

Nasus in medio oppressus super<abundantem> luxuriam significat.

Nares aperte iracundiam significant et <hoc> propter passionem que fit in ira.

#### C. 41

d. 1 <Os> magnum gracilia habens labia significat valde gnarum animo et constantis ire non multum durabilis vite, multa perquirentem et perquesita bene conservantem.

Labia subtilia et in extremitatibus relaxata significant magnanimitatem.

Grossum habens labia rubea significat voracem, lascivum, irascibilem, constantem, amabilem.

Labia valde grossa significant fatuitatem.

In medio grossum, habens labia pallida significat fatuum, vicissim impetuosum, constantis memorie et durantis amicitie.

Labia† superiora ultra inferiora labia <que> est prominens\* <significant> contumeliam.

<sup>†</sup>labia] labio

<sup>\*</sup>que est prominens, perhaps an intrusive gloss.

Dentes albi facetum significant, laudem valde appetentem. Nigri significant libenter detrahentem, accusantem et suis frequenter insidiantem. Equales significant eloquentem sed iracundum, multa disponentem, bona consilia dantem et utilia.

Inequales significant multa cogitantem et vagum in cogitationibus.

Rari corpus debile, maledicentem, lascivum, luxuriosum significant 20 et hoc precipue in mulieribus et fleumaticis.

Si canini, gulosus et malus.

Qui ridens est, benignus est, qui vero non nequaquam. Qui alte ridet inverecundus est.

Ridens foramen habens in gena summe luxuriosus est.

25 Qui tussit ridendo tirannus est.

Dentes spissi significant voracem et deliciosum.

Mentum rotundum notat femineum <et> constantem sed indignantem.

Mentum quadratum significat virilem.

30 Mentum acutum notat bonum amicum.

Mentum longum notat levem et faciliter ad iras inclinantem.

Mentum quasi motum si longum <et> minam significat pacificum.

Mentum parvum crudelem et invidum ostendit.

Mentum fissum sive concavum in medio significat luxuriosum 35 <et> liberalem sed inconstantem.

Mentum grossum et integrum significat indignantem et mendacem. Mentum equale significat benignum, mansuetum et pium.

#### C. 42

d. 1 < Facies > carnosa significat concupiscibilem et timiditatem, et hoc propter habundantiam humidi, qui non potest bene resistere.

Macra significat simulationem, mediocris habens albam pinguedinem voracem amantem, intelligentem, sapientem, socialem, et ingeniosum notat.

Parva pusillanimitatem notat.

Magna tarditatem sensus significat.

Plana adulatorem significat.

10 Acuta dyscolum, litigiosum, injuriosum et invidum notat.

Erubescens verecundum notat et hoc quando aliquod malum

apparet in homine, quod fecerit, sanguis currit ad genas et hec concordat philosophus in libro *Problematum*. <sup>97</sup>

Rotunda significat bene morigeratum, simplicem et humilem et 15 multa non alta cogitantem sed humiliter cuncta disponentem et fidelissimam amicitiam servantem.

Quadrata significat sapientem, facundum, constantem, bona consilia disponentem.

Longa notat garrulum,† superbum, mobilem animo, et plus de se 20 quam de aliis jactantem multis adulantem.

Triangula significat facundum, subdolum, simulatum, irascibilem et indignantem.

Pallida notat avarum, detrahentem, iracundum, non mentientem sed subdolum et versutum.

Rubea significat levem, mobilem et in iras facile prorumpentem, maleficiis cito penitentem, et facile molestiam corrigentem.

Extensio venarum circa tempora notat irascibilem et hoc propter inflammationem caliditatis (Fol. 19<sup>r</sup>) quia vene a corde procedunt.

Gene rubie significant ebrietatem et amatorum vini quia ebrietas 30 multum calefacit et humiditas multum appetit.

<sup>97 &#</sup>x27;Philosophus in Libro Problematum', 11. 905a, 5-15 YAL.

<sup>†</sup>garrulum] garolum

C. 43

d. 1 < Aures > parve et dure significant bonam dispositionem.

Magne malam dispositionem significant, quia humor in capite ingrossat spiritum.

Magne super stoliditatem significant, sed stoliditatem bone retentionis et memorie.

Parve letum, luxuriosum.

Mediocres autem meliores.

Similiter magne significant dolosum, simulatum et multa jactantem.

Parva humilem significat et lenem.

Dura significat corporis bonam dispositionem.

Mollis eius contrarium et leviter irascibilem notat.

<Collum> grossum fortitudinem notat.

<Collum> subtile imbecillitatem notat.

15 < Collum > longum mentis elationem notat et indignantem minoribus et maioribus non facile cedentem.

Collum curtum notat dolosum, lascivum et cautelam, et frequenter iracundum et levi ex causa.

Guttur planum significat amicitiam constantem et sepe multa 20 disponentem < sed > pauca consummantem.

Guttur nodosum significat mentem† frequenter inconstantem et levem iram.

Pilositas notat liberalem propter habundantiam caliditatis ob temperantiam cerebrorum et ita arguit multam subtilitatem spirituum.

Quicumque pectus osseum habent <et> acutum, sunt boni <et> fortes. Qui modicam carnem habent sicut desiccatam sunt mali moris, et significat lapsum ad melancoliam [ad] quam sive malitiam morum.

Qui habent spinam magnam fortes sunt, et causa <est> quia spina magna inichia inguina\* et per consequens cerebrum, caput et pectus et 30 sic huius igitur cor, et sic sequitur fortitudo, quia a corde procedit fortitudo et robur in membris. 98

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> CC. 32-43 d. 1 - d. 1 These chapters follow the text established by R.A. Pack ed., "Auctoris incerti De Physiognomonia Libellus," AHDLMA 41 (1974) 113-138. See also Trinity College, Cambridge MS 0.1.57 and the Middle English translation of the work as "The Wise Book of Philosophy and Astronomy" in CUL MS L1.4.14 among other MSS. See the text in Jean Krochalis and Edward Peters eds., The World of Piers Plowman (Philadelphia, Pa., 1975), pp. 222-228).

<sup>†</sup>mentem] mentis

<sup>\*</sup>inguina] inguea

Quicumque sunt bene lumbosi, amatores feminarum sunt quia ibi stat corporea vis, in feminis vero in umbilico, unde Gregorius, qui asserens, luxuriam in lumbis fert. 99 Fit in feminis in umbilico. Testatur 35 Dominus qui de diabolo ad beatum Job loquitur dicens "virtus eius in lumbis eius et fortitudo eius in umbilico ventris eius." 100

### C. 44

d. 1 <Manus> longe <et> subtiles in operibus significant inverecundiam.

Subtiles et lenes notant sapientiam, et intellectum.

5 Curta notat stultitiam.

Gracilis et longa significat injustitiam tirannidem.

Grossities et brevitas notat stoliditatem et insipientiam.

Torquentes et frequentes sunt adulatores et querunt per apparentiam quod non possunt habere per virtutem et ita defectus virtutis est 10 causa adulationis.

Quando vola est carnea, dearticulata ii articulis longitudinem <vite> significat. Si ille linee se extendunt per manus, significat quod virtus sensitiva se inerit interius.

Si sint longe findentes totam palmam, significant longitudinem vite, 15 breves vero significant brevitatem vite.

Latitudo tibiarum et talorum significat fortitudinem et <est> signum bone nature.

Si e converso, est signum male nature et sunt mendaces et illiberales et mali moris.

Latus et bene articulatus et nervosus significat fortitudinem et completam naturam.

Parvus notat paucitatem materie.

Pilosi† venerem notant et propter multiplicitudinem materie.

<sup>99</sup> Moralia in Job 32.14, PL 76.648 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Job. 40.11.

<sup>†</sup>pilosi] pilose

Nuditas pectoris †. . . †† significat et < hoc> propter frigidum et siccum 25 in corde.

Mediocritas pilorum in corde notat bonam dispositionem.

Pilositas in dorso vel in spina notat inverecundiam et hoc propter multiplicitudinem et grossitudinem spirituum.

Parvi homines sunt acuti in sensu, motu et intellectu, quia parvus 30 locus sangui-(Fol. 19°)-nem continens motus fit velox. Cor enim parvum est in ipso, nec motus vitalis et animalis et virtus in parva, donec concluditur ibi spiritus <et> generat\* multum calorem et calefaciunt cor et spiritus, subtiles et ideo cito accedunt ad sapiendum et fit obedientia et proportio inter partes materiales et immateriales et cito 35 accedunt ad motum.

Magni valde homines sunt e converso, quia locus continens sanguinem magnus est ideo tarde accedunt ad motum et cor non est factum ideo generatur. Sanguis suffusus et ideo generatur sanguis grossus, et tarde movetur ad sapiendum quia longum tempus requiritur 40 antequam spiritus subordinantur virtutibus materialibus.

Intelligendum est enim, quod nec valde magni homines nec valde parvi sunt proficientes ad sapiendum universaliter cum media corpora habentes sint sapientes in <tam> sensitivis quam <in> intellectivis et tam in practicis quam in speculativis et meliores, quia parvi homines sunt valde hastuti et dolosi. Magni vero valde pigri et fatui, unde proverbialiter dicitur "parvum humilem, aut magnum sapientem quis invenit? In raro breves humiles vidi, longos sapientes, albos audaces, aut rufos esse fideles." 101

<sup>101</sup> These verses occur in the collection of Latin epigrams compiled at Durham by Richard de Segbruck, now BL MS Arundel 507, fol. 69°. See Introduction for discussion of this compilation. The verses and two other distichs cited by John de Foxton are also found in Basel Universitätsbibliothek A.XI 67, 14th-15th century. As one is also cited by Alexander Neckham, De Naturis Rerum, it is probable that a copy of the Basel MS was available in England. See Jakob Werner, Lateinische Sprichwörter und Sinnspruche des Mittelalters (Heidelberg, 1966), pp. 105.5, 108.83, 118.219.

<sup>†</sup>Something has been lost here.

<sup>\*</sup>generat] generatur

|    | a g f ed c b                                               |
|----|------------------------------------------------------------|
| 50 | a g I ed C b  Zelus honestat Adam turbat dominatur eundem. |
| 50 | a gf e d c ba g                                            |
|    | Questus Adam vicit merito dum querit honores.              |
|    | f e dc b a g                                               |
|    | Aurum non damnat errorem querit amicos.                    |
| 55 | fe d c b ag f                                              |
| 33 | Vir magnus dominum rogitans horrescet honorem.             |
|    | e d cb a g f                                               |
|    | Nonni emissent et missent agmina Christi.                  |
|    | dc c b a gf e                                              |
| 60 | Ecce domum regis benedic hostem novitatis.                 |
| 00 | d c ba g f e dc                                            |
|    | Esse solet justus ama oto figura deorum.                   |
|    | b a g fe d c b ag                                          |
|    | Ros brevis ymbre vocet cum spergis karole granum.          |
| 65 | f e d cb a g                                               |
|    | Oto fert karolum karoli breviatur ymago.                   |
|    | f ed c b a                                                 |
|    | Gramina cunctorum servat concordia fratrum.                |
|    | gfed c ba g a                                              |
| 70 | Oto fur tange liras bintatis ymagine grates.               |
|    | e dc b a                                                   |
|    | Burnellum serva cognoscendo famulatum.                     |
|    | g fe d c b ag                                              |
|    | Pugna bonum turbat laus estatem pietatis.                  |
| 75 | f e d cb a                                                 |
|    | Gaudia justorum minuit commotio zeli.                      |
|    | g f ed c b a gf                                            |
|    | Hostis Adam tangit luit Evam querere gestit.               |
|    | e d c ba g f                                               |
| 80 | Justum mors dicat zelalis hereditat aurum.                 |
|    | e dc b a g fe                                              |
|    | Verba dat effectum quotiens aurora vocatur.                |

98 Fol. 19<sup>v</sup>

f e d ag Mi dum rex hostis aurum non exigit emptum. 85 f ed C h Querit amor Christi multo dum regnat inisti. d c ba Hostem novit enoc est inuat agmina Christi. b a Fur damnum reperit bone gentilem novitatis. 90 b ag f Esse solet karolus audax operis fabricator. a g f Causam regnandi benedicimus ysidis ortu. 95 Collectionorum signasti karole factum. d c ba Odit fur karolum luget† bonitatis ymago. e dc b Gaudia\* blandorum signat collectio florum. 100 fe d С b Peccat furto tunc luget casus ymago. d е Gaudio† Bernardum tangit cupiens furiosum. g f ed c 105 b a gf Peccat Adam tactu luit Evam que gravit illum. ba g f Multa domat zelus honor argentum veneretur. fe a g Lux egrum querit horos justum metuendo. 110 f ag e d Doctor et horvatos animam vox erat egentem. f ed Querit amor Christi minimos dum regnat iniquos.

<sup>†</sup>luget] lugit

<sup>\*</sup>gaudia] gaudea

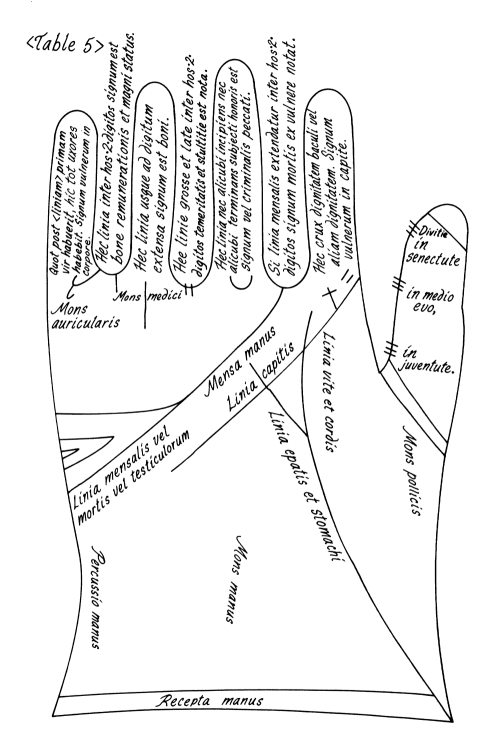
<sup>†</sup>gaudio] gaudeo

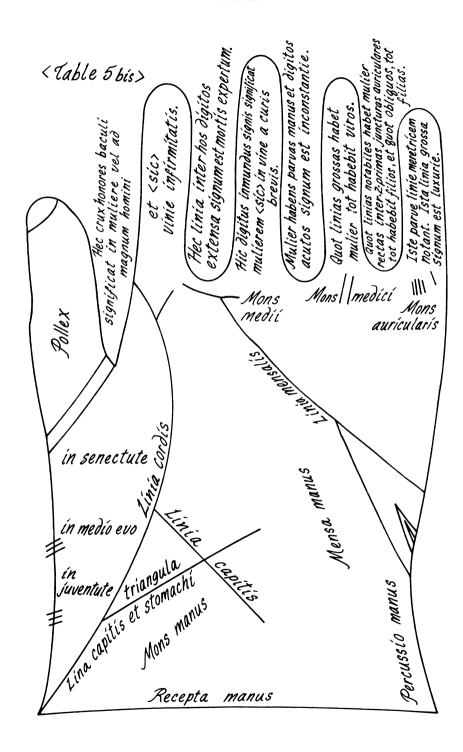
gf d ba 115 Aurum novit emens divinum quesivit amore. dc b Christe faveto diem regnat justo graviorem. b ag Novit evos est kartas audacia Christi. 120 d cb Fraudantis curam reddit benedicio gratam. f ed C Omnes effectus sensisti karole fructum. С 125 O flos camporum lampas bonitatis ymago. dc Omne bonum sentit karitas† fructum placuisti. С Fraude kalendarum lugebit condolorum ysus. 102 130

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> See generally on these sorts of computistical mnemonic verses, Christopher Wordsworth, The Ancient Kalendar of the University of Oxford (Oxford, 1904) pp. 4-6; for dominical and bissextile letters, see F.P. Pickering, The Calendar Pages of Medieval Service Books (Reading, England, 1980), and Introduction for full discussion.

<sup>†</sup>karitas] kartas

100 Fol. 20<sup>r</sup>





# C. 45 Regula de manu

<Si> sub LINIA CAPITIS juxta receptam cRux vel quedam stella fuerit divitias significat in senectute. Et si juxta medium linie vite tunc <in> media etate et si magis superius tunc in juventute divitias significat. Et si in hiis tribus locis < stella> reperiatur, tunc semper divitias habere ostendit. Sub linia CAPITIS cRux divitias cum labore adquirere significat.

Sub LINIA EPATIS cRux divitias significat et honores et multa bona temporalia. Si LINIA POLLICIS juxta manum una fuerit et continua divitie sibi prosunt sed si hinc et inde sit dispersa divitie sue hinc et inde fatue dispergentur. Si LINIA de juNctura POLLICIS juxta unguem fuerit tota huius circularis† circuiens totum POLLICEM talis erit suspensus, sed si in aliquo loco <est> discontinua\* in periculo suspensionis actum evadet. Et si in uno latere pars est discontinua et per totum residuum continua, caput eius amputabitur vel saltem pro culpa morietur nisi remedium ponatur per sapientem in predictis.

# C. 46 Signa particula in muliere

Si in triangulis foramina fuerint in linia intercepta et talis figura recta, tunc mulier illa dicitur de filio esse pregnans, sed si talis figura inclinaverit se ad angulum sic: Y, de filia inpregnatur.

Si linia vite in pollicem et indicem tumescat occisionem partus vel alterius infantis significat.

Item si linia vite sit discolor vel de pluribus tincta coloribus, tunc pluribus viris significat SE FORNICARI.

Si linia epatis et stomachi versus brachium sic fuerit bifurcata: [, 10 MALAM MORTEM significat in muliere propter furta vel adfore factum.

Ad cognoscendum virginitatem vide eius manum jejuno stomacho et si habuerit linias GRACILES et PALLIDAS < tunc> est virgo, sed si fuerint linie late et rubie vel fracte tunc infallibiliter est CORR-15 UPTA, et si < habet> VIRUM IPSUM nocte ILLAM COGNOVIT.

<sup>†</sup>circularis] circulare

<sup>\*</sup>discontinual distentia

De vitibus judica secundum qualitatem et quantitatem liniarum. 103

Signa universalia tam in viro quam in muliere

Si linia vite recta fuerit et continua et usque ad receptam extensa signum est LONGE VITE et audacie et bone dispositionis, sed si fuerit discontinua† vel nimis brevis talis vir vel mulier numquam aut raro ad finem optatum aliquid deducet; et quando est magis rubia versus receptam manus crudelitatem significat. Et si fuerit tortuosa versus liniam capitis DECEPTOREM luxuRiosum atque animi perversitatem significat. Et quando hec linia furcatur in superiori < sui> parte vagabundum significat, et quando ramos tales 3, superius divitias significat et honores. Et si inferius versus receptam significat oppositum.

Si juxta liniam vite propre receptam reperiatur unum O amittet unum oculum et si due 00 duos < oculos > amittet.

Si linia capitis bene continua fuerit et recta, bonam complectionem 30 cerebri significat. Et quando est longa decenter ita quod extendatur propre montem manus signum est LONGE VITE. Si sit valde curta ita quod non exeat concavam manus homines PAVIDOS et AVAROS et MODICE FIDEI ostendit, et si aliquid boni promiserint ipsos penitebit.

Si autem sit tortuosa vel discontinua\* PRAVITATES et MALITIAS tractantes homines et verba sua non tenentes. Et quando est nimis lata defectum providentie et ruditatem ingenii significat. Et quando est nimis subtilis debilitatem cerebri et complexionis significat. Et quando est profunda et gravosa et diverso colore tincta mirabilem animam et LATRONEM et FALSITATEM significat. Et quando furcatur in 40 inferiore parte talis duas vitas ducet.

Linia epatis et stomachi quando est longa et continua et bene colorata significat bonitatem stomachi et epatis. Et quando non apparet

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> CC 45-46 This treatise is found in Bayerische Stätsbibliothek CLM 658, fols. 20-22<sup>v</sup>. John de Foxton seems to have known a slightly fuller version. See also a similar English text, Summa Ciromantiae, Bodleian MS Digby Roll IV, ed., D.J. Price, *An Old English Palmistry* (Cambridge, Eng., 1953), where the chapters follow a different order.

<sup>†</sup>discontinua] distentia

<sup>\*</sup>discontinua] distentia

vel non est discontinua† tunc significat oppositum. Et quando est magis rubia versus liniam vite dolorem capitis propter vitium epatis significat. Et quando quedam linia scindit eam transit in concavum manus (Fol. 21<sup>v</sup>) signum proxime infirmitatis est.

Triangulus quasi equilaterus fidelem, et longam vitam significat et hominem amabilem et famosum ostendit.

Angulus trianguli cantatus a linia vite et linia capitis terminatur 50 tribus modis. Primo modo quando linia vite et linia capitis jungunt se in concavo manus quasi ex opposito illius spatii quod est inter indicem et medium digitum et tunc significat miseriam vite et captivitatem animi et solicitudinem circa cumulationem pecunie. Secundo quando predicte linie <conjugantur> recte et opposito medietatis indicis et 55 tunc <est> signum subtilitatis ingenii et bone dispositionis. Tertio quando distant predicte linie ab invicem significat ipsum sibi placentem et fastidiosum <et> crudelum, vanos et inutiles sermones proferentem, invidum, prodigum,\* et mendacem.

Aliquando quedam linia est inter ipsas et quando tangit utramque 60 vel tunc est signum mortis ex veneno vel ex persecutione.

Angulus cantatus a linia vite vel a linia epatis quando est rectus vel quasi bene apparens significat bonitatem cordis et virtutem fortem, et talis naturaliter inclinatur ad bonum. Et quando iste angulus est acutus significat amarum, et quando obscurus vel grossus <est> significat 65 malam dispositionem, pigrum, negligentem et somnolentum, et <si> ibi non sit angulus neque conjungantur predicte linie varietatem ostendit et instabilitatem animi et in tali non est fides.

Angulus cantatus a linia capitis vel linia stomachi quando est bene dispositus significat bonitatem et intellectus et longitudinem vite.

Quando linia mensalis est recta et lata et continua significat bonam dispositionem nature et bonam dispositionem in membris <generatis> et si elongetur ultra medietatem indicis signum est crudelitatis et magne ire et invidie et detractionis et si habet ramos versus superius, signum est exaltationis et honoris et talis sit pauper. Ascendet gradatim ad

<sup>†</sup>discontinual distentia

<sup>\*</sup>prodigum] protigum

predicta. Et <si> caput huius linie variat versus liniam capitis talis coram gentibus adulationibus et mendaciis utetur et verbis placere cupit sed retropungit. Et si conjugatur cum linia vite et linia capitis talis erit in PERICULO et TIMORE. Et si sit juncta cum linia vite et non sit ibi linia capitis talis MORBUM CADUCUM habebit, vel propter vulnus morietur et si hec linia respiciat digitum medium iuvabitur a fortuna et si intret digitum nuncquam erit sine ANGUSTIA. Et si habeat multas crepaturas luxuriam nefandam significat. Et si sit discontinua† et gravosa debilitatem caloris naturalis et impotentiam coitus demonstrat. Et quando est multum rubia dolorem TESTICULORUM et aliorum mem-sb brorum inferiorum significat. Si talis O reperiatur super dorsum pollicis submergetur.

Si quedam linia reperiatur in monte pollicis jacens juxta liniam vite malum significat et luxuriam et mori extra suam nationem.

Et si quedam linia vadat a radice pollicis et scindat liniam vite 90 significat longas imitationes.

Et si sint tres linie et scindant liniam vite et liniam capitis lesiones et plagas ostendunt.\*

Si super dorsum indicis reperiatur talis figura \*\*\* LUXURIAM significat.

Cruces in monte indicis honores et dignitates ostendit. Si quedam linia veniat a parte superiori montis indicis cadens super liniam mensalem vel propre, significat mortem ex fluxu, si tale signum 6 reperiatur in medio digito infortunium significat semper.

Si in monte huius digiti reperiantur multe linie intricate labores et 100 angustias et calumnias ostendunt et carceres.

Et si oriantur in concavo manus et extendantur ultra per juncturam poni in vinculis ostendit et quandoque ibi mori, si linie fuerint multum extense. Si quedam linia recte extendatur per medium, hominem subtilem et sapientem ostendit. Si in monte medii† sint invente 2 linie manifeste significat subtilitatem ingenii et investigationem diversarum artium et eloquentiam inanem [et] (Fol. 22) gloriam et arrogantiam.

<sup>†</sup>discontinua] distentiva

<sup>\*</sup>ostenduntl ostendit

<sup>†</sup>medii] medici

Et si quedam <manus>† ostendit predictas linias significat impedimentum. Talis <figura> in auriculari FUREM significat et LATRONEM.

Si quedam linie reperiantur in monte auricularis significant LUX-URIAM et amorem.

Et si quedam linie procedant a radice auricularis tendentes versus montem mendaces et inordinatos et fures et insidiatores significant.

Si quedam linie reperiantur in monte manus et vadant versus 115 liniam mensalem, significant amicos extraneos, et si versus receptam significant amicos de natione aut de parentela.

Si in percussione manus reperiatur tale signum ' $\Lambda$ ' mortales inimicos significat aut talis a casu aut precipitatione peribit.

Si autem in monte manus, juxta liniam vite propre receptam reperi-120 atur talis 6 figura, parricidium\* vel sacrilegium ostendit. Et si <in>muliere, meretrix nequissima erit.

Et si tale signum **x** in hoc loco reperitur significat incrementum.

Si linia que est inter receptam et manum recta fuerit et continua hominem in suis negotiis magis quam in solicitum esse ostendit.

Sed si fuerit tortuosa vel discontinua,† tunc in alienis negotiis magis quam in propriis solicitum esse ostendit.

Si in radice medii digiti vel indicis sive in secunda junctura eorum sive circa illa spatiatur intermedia sit aliquis nodus carneus sive verruca\* sive carnis vel pellis superfluitas significat laborem inordinatum et 130 continuum et adversitates circa opera sua.

Si in manu sint multe linie transversales scindentes linias naturales significat multas implicitates circa diversa opera et de multis intromissionem.

Cum in pulpa auricularis extra juncturas apparuerit linia obliqua, 135 submersionem in aqua significat vel periculum in pueritia, si autem in

<sup>†</sup>manus] linia

<sup>\*</sup>parricidium] parisidiam

<sup>†</sup>discontinual distentia

<sup>\*</sup>verruca] veruca

medio,† in adolescentia, si in medio digito, in medio etatis, si in indice, in senectute, si in pollice, in senio.

Si digiti sint parvi stultum indicant et invidum.

Quando digiti sunt multum dispersi, paupertatem et miseriam

Quando aliquis habet consuetudinem percutiendi palmam quando loquitur, signum est imperfectionis.

Ungues lati et longi < subrubentes > bonum significant [in]habentem. Si sint subrubentes < et > nimium breves malum 145 significant et discordem.

Quando punctus albi reperiuntur in unguibus, significant benedictionem <et amicos > et si fuerint nigri inimicos significant et persecutionem et maledictionem.

### C. 47

d. 1 Dicuntur enim tria esse fata quibus tribus modis temporalia disponuntur. Scilicet prius evocantur de non esse ad esse postquam sunt evocati sorte vel improvisi hominibus dantur et auferuntur. 5 Deinde de esse ad non esse tendunt. Unde tria nomina trium fatorum et officia congrue sunt disposita. Clothos\* dicitur prima cuius est officium colum baiulare. "Clothos" enim <est> Grece "evocatio" Latine, quia prius evocatur res de non esse ad esse et hoc est colum baiulare, id est, extollere. Deinde est Lachesis, id est, "sors", cuius est 10 officium trahere filum, id est ducere vitam. Ultima est Atropos, id est "sine conversione," id est mors, cuius est officium filum occare, id est, finire vitam; vel tria fata dicuntur per tria tempora et dicitur Clothos evocatio, id est, futura temporalium dispositio, quia futura de non esse ad esse tendunt, Lachesis, id est, sors dispositio presens, Atropos sine 15 conversione, cum sit dispositio illa preteritorum,† quod enim preteritum est iterum non convertitur. Et quia non omne factum est superveniendum, quia quedam temporalia sunt honesta addit superbum, id

<sup>†</sup>medio] medico

<sup>\*</sup>et al. Clothos | Clatos

<sup>†</sup>preteritorum] preterita

est, facit hominem superbum. Sed <homo>† quem non prospera nec adversa extollit neque deprimit, talis non movebitur a securitate.

20 Vesveus\* est mons flammosus, qui aliquando intus ardet quod flamma non videtur, sed fumus exit et nocet, aliquando ruptis cavernis exit flamma et comburit omnia (Fol. 22°) vicina. In hoc mundo dicitur Vesveus quilibet invidus qui aliquando non potest nocere <et> intus ardet ita et fumum mali sermonis emittit, unde ait quidam "justius invidia nichil est, que primitus ipsum/Auctorem rodit, excrucians animum," 104 aliquando accepta licentia nocendi, quasi Vesveus ruptis cavernis omnia vicina consumit, sed Vesveus iste, id est, invidus non movet sapientem.

d. 2 Quod dicit fulmen "solitum ferire celsas turres" 105 est Philosophia quod quomodo sit videamus. Cum enim nimius calor non potest durare sine humore etheris [et] ideo attrahit sibi humorem ad conservationem sui. Sed humor cum ascendit ex pondere suo movet† aera et commotus illi per venas usque ad summum aeris ex preponderatione aque thessalicis\* conmoventur quemadmodum in mari, quod prius conmovetur fundus aque, unde ante tempestatum videtur phoce et in hoc cognoscunt naute tempestatem quia phoce naturaliter dormiunt, ut ait Juvinalis: "eripient somnum Druso vitulisque marinis." 106 Cum incipit moveri mare a stagno† excitantur et veniunt usque ad summum incipiunt concurrere et se illidere unde fit similiter in aere. Cum illa commotio pervenit ad summum concurrere incipiunt unde et sese illidere partes aeris quasi conmote aque concurrunt et simul illudendo faciunt fragorem et splendorem, quia ex motu aer incalescit et relucet quemadmodum fit ex violenta collisione lapidis, sed cum simul

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> Cited by William of Conches, *De Philosophia Mundi Bk. III*, Preface *PL* 172.75.

<sup>105</sup> De Consolatione Philosophiae, I, m. 4.

<sup>106</sup> Juvenal Satires 3.238 YAL.

thomol bene

<sup>\*</sup>Vesveusl Veseus

<sup>†</sup>movet] manet

<sup>\*</sup>thessalicis] pthessalicis

<sup>†</sup>stagno] sano

fiant fragor et splendor ante videtur splendor quam audiatur fragor, 45 quia est velocior visus auditu quod quilibet potest perpendere. Si fragor, quia est velocior visus auditu quod quilibet potest perpendere. Si consideret a longe aliquem ferientem antequam audiat fragorem ictus videbit alium elevatum. Ex illa collisione quam prediximus generatur maximus impetus, quia violenta collisio generat aliquem impetum. 50 Impetus ille si sursum tendat tonitrus sine fulmine fit. Si vero deorsum tendat et non sit tantus quod usque ad terram veniat similiter est tonitrus sive fulmine. Si vero usque ad terram veniat tunc est fulmen quod aliquando tantum findit, aliquando tantum urit quia in illo impetu aer ex motu calescit, et si in hac parte aeris inundatio aquosarum 55 nubium fit, tunc findit. Si vero non sit in hac parte illa inundatio extinguitur et tunc <urit> sed non <findit>. Si autem Sole contrahente humorem fulmen et tonitrus fiant. Per hoc potest perpendi quod in estate sepissime fit, sed raro in aliis temporibus, quia in veme et in aliis temporibus remotior est Sol quam in estate, idcirco non est 60 nobis tantus calor qui possit usque ad summum aeris trahere humorem. idcirco est illa commotio venti circa terram. Sed impetus ille citius reperit alta, quia vento impellente vadit aliquantulam obliquando.

d. ulterius. Hic per fulmen ira divina intelligitur vel alicuius potentis vel potestatis magne et hoc auctoritate Virgilii, qui volens designare destructionem agrorum et iram Augusti futuram ait: "de celo tactas memini predicere quercus." Ut per quercus\* significaret agros, quia de eorum fructu primi < homines> vivebant. Per fulmen vero significaret iram potentis vel imperatoris, sed hoc fulmen, id est, ira "solitum est ferire celsas turres" et deprimere alios potentes, sed hoc non movebit sapientem, qui numquam mortem que sit honesta timet. Et notandum quod cum sint tres angarie, id est injuste coactiones vocis pene corporalis ablationes suorum, totas tres ponit Philosophia dicendo nulla earum movet sapientem. Et per minas portentis

<sup>107</sup> Virgil Eclogues, I.17 YAL.

<sup>†</sup>quercus] querit, quarcos

<sup>\*</sup>quercus] querit, quarcos

110 Fol. 23<sup>r</sup>

intelligimus angariam sermonis, per Vesveum angariam corporis, per 75 fulmen "solitum ferire celsas turres" angariam que est in <ambulatione> possessionis. 108

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> William of Conches, commentary on *De Consolatione Philosophiae*, I, m. 4, fols. 72<sup>v</sup> -73.

Cima

bene

vino.

vigilie

Potestas

procellarum

fructus.

coningue

Mel bonum.

Magnus labor

Mors multorum

Infirmitas pecudum.

< vanum > † sine

Hvems niger.

Estas pluviosa

autumnus carus

reddens grana,

### Prophecies of Esdras<sup>109</sup>

Alpha Hyems Hyems communis. 80 calidum. estas madida Estas pluviosa, modicum granum. autumnus Multus tonitruus. frumentosus, Bona vina. bene reddens Magnus dolor. 85 in horrio. Mors regum Fructus copiosus. Destructio Abundantia mellis. anium. Mortalitas Magnus labor hominum. guerre et nullum 90 Appellatores impletum. Potestas multi. malorum spirituum. Magna parliamenta, sine profectu. Mutatio principum 95 vel dominorum.

Delta

Hvems

calidus.

Estas bona.

Rona vina

105 Mors mulierum

Maona

110 Discordantia

Multum mel.

pregnantium.

parliamenta.

dominorum.

Potestas et

valitudo

ignium

115 materialium.

Periculum feni.

100 Autumnus bonus.

Bene reddens.

Multus fructus.

Eta
Hyems ventosus.
Estas bona.
Autumnus bonus.
Nullus fructus
fere. Carnes
care. Multum
mel. Mortalita<s>
pecudum. Mundus
diversus.
Pax in regno.
Fluctus magni.

et durantes

multa

et impedientes

multe. Digamma Hvems niger. Estas cara. Modicum granum. Bona vina. Infirmitas oculorum. Parum mel Mortalitas puerorum. Fames magna locorum diversorum. Periculum multum aeris et tonitrui. Pisces multiplicentur

et aque inundantes.

Gamma
Hyems calida.
Estas pluviosa.
Multum frumentum.
Multus ignis.
Febrecitas
hominum.
Bonum mel.
Multum linum.
Mors senum. Multum
fenum.
Pruine magne
cito
reddentes.

These prophecies occur widely in late medieval manuscripts, associated with the names of Ezechiel, Esdras, or Erra Pater. There were printed editions as late as 1640. Here two types are combined. One gives the day of the week on which January 1 falls, the other on which Christmas falls. See generally, Bernard Capp, Astrology and the Popular Press. English Almanacs 1500-1800 (London, 1979), pp. 31, 210 and Keith Thomas, Religion and the Decline of Magic (N.Y., 1971), pp. 295-296. For the presumably wide spread habit of making predictions from the days on which January 1 and Christmas fall, see Priscilla Heath Barnum ed., Dives et Pauper (London, 1976) EETS: OS 275, Vol. I, Commandment I, cap. 47-48.

tvanum] vaniuum

112 Fol. 23<sup>v</sup>

|     | Sol                 | Luna                       | Mars              |                      |
|-----|---------------------|----------------------------|-------------------|----------------------|
|     | Hyems               | Hyems bona                 | Hyems mirabilis   |                      |
|     | bona erit, sed      | erit. Ver                  | erit,             |                      |
| 120 | ventosa valde.      | ventosus.                  | mulieres          |                      |
|     | Vindemia bona,      | Estas ventosa,             | morientur, naves  |                      |
|     | et sicca            | pluvialis, et tempestuosa. | periclitabuntur,  |                      |
|     | estas et bona       | uosa.                      | reges             |                      |
|     | erit.               |                            |                   |                      |
| 125 | Oves multiplicentur | Vindemia Bona,             | Peribunt. Omnibus |                      |
|     |                     | apes minuentur.            | rebus             |                      |
|     | mel et lac          |                            | incipiendum       |                      |
|     | et omnia            |                            |                   |                      |
|     | habundabunt,        | Omnibus rebus† incipiendum | bonum est. Qui    |                      |
| 130 | vitule morientur.   |                            | nascuntur         |                      |
|     | Pax et concordia    | bonum est.                 | erunt cupidi.     |                      |
|     |                     | Qui nascuntur              | Qui fugerit       |                      |
|     | erunt. Omnia        | fortes erunt.              | invenietur.       |                      |
|     | que vis             |                            |                   |                      |
| 135 | incipere            | Qui fugit                  | In lecto          |                      |
|     | utile est           | in loco occulto            | qui ceciderit     |                      |
|     | tempus et           | invenitur.                 | convalescet.      |                      |
|     | qui                 |                            |                   |                      |
|     | nascuntur           | In lecto                   | Annus placabilis  |                      |
| 140 | magni erunt.        | qui incidit                | multis.           |                      |
|     | Qui fugerit         | convalescet                |                   |                      |
|     | cito invenietur.    | et resurget.               |                   |                      |
|     | Mercurius*          | Jupiter                    | Venus             | Saturnus             |
|     | Hyems dura          | Hyems mirabilis            | Hyems mirabilis   | Hyems turbida        |
| 145 | et aspera           | erit. Ver                  | erit, ver bonus.  | erit, ver ventuosus. |
|     | erit.               | ventosus,                  |                   |                      |
|     | Ver malus           | estas sicca,               | Estas sicca et    | Fructus laboriosus.  |
|     | et ventosus.        | et bona, et                | bona.             | Vindemia mala.       |
|     | Estas bona.         | vindemia bona.             |                   |                      |
| 150 | Vindemia arbores    | Reges sive                 | Dolor oculorum    | Senes morientur.     |
|     | et frumenta         | principes                  | eveniet. Vindemia | Qui nascuntur        |
|     | habundabunt.        | morientur                  | bona et copiosa.  | vix boni erunt.      |
|     |                     | sive peribunt.             |                   |                      |
|     | Juvenes             | Causis incipiendum         | Oves              | Furtum invenietur.   |
| 155 | morientur.          | bonum est.                 | peribunt.         |                      |
|     |                     |                            |                   |                      |

<sup>†</sup>omnibus rebus] omnes res

<sup>\*</sup>Mercurius] Marcurius

affabiles incipiendum languescet et erint satis vix evadet laborabunt. erunt. Omnibus rebus Qui fugit bonum est sine morte. 160 incipiendum cito et utile nimis. invenitur. bonum est.

C. 48

d. 1 Astronomia docet de magnitudine mobili, hoc est de motibus firmamenti et planetarum et eorum affectibus. Fecit autem Dominus 165 firmamentum movens ab oriente in occidens et 7 planetas moventes ab oriente in occidens, et moventur motu equo firmamenti ex quibus omnibus motibus reguntur [infra] inferiora. Nam omnis res in mundo recipit primam formam secundum originem in suam naturam, a viribus superioribus vigorem et humiditatem in ea. unumquemque planetarum 170 regit et disponit quod convenit nature sue, verbi gratia: Saturnus habet terram, Mercurius aquam, Jupiter aerem, Sol ignem, et non reperitur convenientia in planetarum operibus. Sed in operationibus quas semper habent continuas et perpetuas per virtutem superiorem super carens lumine et de opere et natura. Vegetabilium Saturno regitur, et <ei> 175 attribuitur, et quicquid vegetabilium est et non fert fructum a Mercurio est. Omne igitur vegetabile, floridum, fructiferum, Soli attribuitur, et per ipsum figitur. Saturni attribuitur floridum et non flores a Mercurio causantur et a Marte ista [quod] vegetabilia, quedam per ramos, quedam per semina, quedam sine semine nascuntur et huius planta-180 tione parent, quia luce clarior ex predictis quelibet species vegetabilium habet disponi patet et complectionatur et vmaginatur virtutem unius planete et assimilatur ei et attribuitur <eius> virtuti, 2 planetarum vel in plurium, secundum quod potest suscipere et juvat quamlibet proprietatem, id est, quod ei attribuitur alia virtus naturalis et disponit 185 suas species sicut in colore, sapore, odore, et cproprietatibus huiusmodi et alia naturalis tollit omnes has proprietates et virtutes naturalis et quod decurrit ab ipsa imitatur per eam et facit eam durare per totum tempus; quantitates sibi efficiunt vel designant ex sua virtute, quia non est actus sine motu et non est compositio sine termino et sic 190 invenies quamdam speciem vegetabilium noticiam, quamdam sanativam, quamdam mortiferam et hoc diversimode secundum complectionem et quantitatem eamus de posito loco decernanto determinamus. 110

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> d.1 - Secretum Philosophorum, Trinity College, Cambridge, MS 0.1.58, fols. 84-87, perhaps composed in England in the thirteenth century YAL. See Introduction for John de Foxton's interest in this work.

C. 49

d. 1 Sphere sunt 9 summi celi et una intendit a prima scilicet superiorum spherarum et est sphera circumdans Deum infra ipsum. Sphera syderum, que est secunda sphera, tertia sphera Saturni, quarta s sphera Jovis, quinta sphera Martis, sexta sphera Solis, septima sphera Veneris, octava sphera Mercurii, nona sphera Lune, adhuc infra has spheras sunt 4 sphere elementorum quarum prima est ignis, secunda est sphera aeris, tertia sphera aque, quarta sphera terre. Est autem terra in medio elementorum sita, est sola densior<sup>†</sup> inter omnia corpora, 10 et spissior et equaliter. Et postquam orte fuerint ille quemadmodum in seipsis dispositione naturabili divisa in pulcritudine ordinate, mote sunt circulariter in suis partibus et planetis super elementa 4 in situ, dominatur super ea nox, dies, estas, hvems, estus, frigus, et compositione quidem sunt in quodam actu. Contemperatum est rarum cum denso 15 condensis in eis erat ponderosum cum eo quod erit leve, et calidum cum frigido et humidum cum sicco. Tunc componitur ex eis <et> ex longitudine temperierum universe species compositorum temperierum quot sunt minerabilia sive vegetabilia sive animali. Sunt autem organibilia postquam congelatur in seminibus terre et profundo maris et con-20 cavitatibus montium ex fulminibus inclusis et ex vaporibus ascendentibus et ex humidis congelatis et concavitatibus cavernarum in quibus aer terrens dominatur, sicut aurum, ferrum, plumbum, stagnum, lapides margarite et huiusmodi similia que videntur et cognoscuntur. Animal vero est genus quod movetur, et transit ad locum per seipsum 25 et aeritas in eo magis dominatur vel compositio nobilior est in compositione originali. Animal autem nobilius est genus in compositione quam vegetabile. Homo autem nobilior est in compositione omni animali et igneitas magis in eo dominatur. Sunt autem 5 genera animalium, scilicet, homo, volatile, aquatile, gressibile, et reptile. Super 5 sensus non 30 perficiuntur plante\* que nascuntur ex terra nisi communicent et concurrent cum eo sepe rami† in foliis fructus.

d. 2 Dividatur a prima causa celum motus super 2 polos quorum

tdensior] dencior

<sup>\*</sup>plantel planta

<sup>†</sup>rami] ramos

unus vocatur articus alius antarticus inter quos imaginetur celum esse divisum in 2 mediatates equales per unum circulum qui vocatur sequinoctiale quia cum Sol fuerit sub illo circulo semper est nox equale diei. Imaginetur tunc iste circulus qui (Fol. 24°) dividitur in 360 partes equales et iste vocatur gradus, tunc imaginetur alius circulus transiens per 2 puncta, omnia declinans, hunc ad austrum hinc ad septentrionem secundum quantitatem punctorum ab equinoctiali que quidem quantitas est spatium 34 graduum et zodiacus† ille circulis ecliptica sive medium zodiaci que est zodiacus signiferens signorum habens 12 gradus in latitudine cuius medium est ecliptica. Dividitur autem ille zodiacus 12 gradus partis equalis que vocantur signa. Que sunt Aries, Taurus, Gemini, Cancer, Leo, Virgo, Libra, Scorpio, Sagittarius, Capricornus, 45 Aquarius, Piscis.

d. 3 Dividitur autem quodlibet signum in proprietates sibi annexas accidentales et substantiales. Sunt hee 3 Aries, Leo, Sagittarius. Sunt significativa simpliciter primo <ignea> colerica, calida, sicca. Taurus, Virgo, Capricornus sunt significativa tripliciter, 2 terrea, melancolica,\* 50 frigida et sicca. Geminus, Aquarius, Libra sunt significativa tripliciter, terrea,† aeria, sanguinea, calida et humida. Cancer, Scorpio, Piscis sunt significativa tripliciter, 4 aquatica, fleumatica, frigida et humida. Proprietates signorum accidentales sunt ille nam Aries significat de corpore hominis, faciem ad caput. Taurus collum et guttur, Gemini 51 humeros et brachia, Libra lumbos et renes, illia et nates. Scorpio testiculos et vesicum anum usque ad femora. Sagittarius femora et ankos usque ad genua. Capricornus genua, Aquarius crura et tibias, Piscis pedes et plantas pedum. 111

C. 50

d.1 Legitur Saturnum 3 filios habuisse, scilicet Neptunum, Jovem,

<sup>111</sup> d. 1 - d. 3 Secretum Philosophorum fol. 87.

<sup>†</sup>zodiacus] zodiacum

<sup>\*</sup>melancolical malencolica

<sup>†</sup>terrea] trio

et Plutonem quibus divisit regnum tripartitum, id est triplicem machinam mundi huius, unde versus:<sup>112</sup>

Jupiter† astra, fretum,
Neptunus cattays Plutoni.
Regna paterna tendent
Tres tria quisque suum.

Mater primo erat Rea et dicitur reor-reris, quia fecit Saturnum reri, id 10 est, putari quod peperisset lapidem. Mater secundo dicitur Ceres, quasi constans, quia quolibet die, <ea>, ceres id est, blandum recreat nos. Cybele\* mater tertio dicitur quasi cubile a cubon solidum a cubo-bas. quia omnia cubant in gremio terre. Stilbon dicitur Mercurius quasi stillans bona quia planeta benevola et fructifera est. Luna dicitur a lucen-15 tes, quia capit lumen a Sole. Sol dicitur quia solus lucet. Venus dicitur a veneror-aris, quia tempore antiquo in magno honore habebatur, vel, quia planeta benevolus est et omnes res in maxima debent haberi reverentia. Mercurius dicitur quasi mercatorius et dicitur Mercurius quasi [medicis] currens inter homines, et hoc nichil aliud est quam 20 sermo secundum Isidorum. 113 Mars dicitur quasi mors quia in eo mors regnat, id est, pestilentia et in Mercurio. Jupiter dicitur quasi jubens pater vel juvans pater, quia omnia juvat. Saturnus dicitur quasi satur annus, quia in illo anni fructibus sunt pleni qui nos saturiunt, id est, reficiunt. Et sciendum est quod quilibet istorum planetarum habet 25 domicilium suum et regimen in duobus signis preter Solem et Lunam. quorum alter tantum in uno. Saturnus vero habet domicilium suum in Capricornio et in Aquario. Jupiter in Piscibus et Sagittario, Mars vero in Ariete et in Scorpione, Venus vero habet domicilium suum in Libra et in Tauro. Mercurius habet domicilium suum in Virgine et Geminis.

<sup>112</sup> on this popular formula, see Lynn Thorndike, "Unde Versus," *Traditio* 11 (1955), pp. 163-193. The verses in these lines are unidentified and it is possible that de Foxton composed them for the occasion.

<sup>113</sup> Isidorum, Lindsay ed., Etymologiae VIII. 11.45. See also Roswitha Klinck, Die Lateinische Etymologie des Mittelalters (Munich, 1970), p. 183.

<sup>†</sup>Jupiter] Jubiter

<sup>\*</sup>Cybele] Sibile

30 Cumque unusquisque predictorum planetarum habeat 2 signa sibi in domicilio deputata. Isti duo Sol et Luna non habent nisi unicum, ita quod Sol habeat Leonem, Luna vero Cancrem, ut plenius patet in figuris sequentibus et cetera.

C. 51

d. 1 Sunt 12 signa quorum primum dicitur Aries, in quo est Sol in Martio, et dicitur Sol in illo mense esse in Ariete, quia sicut Aries ut dicitur incumbit in yeme sinistro latere, in estate dextro, sic Sol in Martio et inclinat versus aliud hemispherium.† In secunda parte inclinat se versus nostrum vel quia Aries in anteriori parte vigorem habet cum in posteriori sit animal debile\* <ut> infra. Sol in Martio in anteriori, scilicet versus estatem magnos exercitus infundit calorem† eius sed in parte posteriori, scilicet, versus yemem parum habet caloris.

Secundum signum dicitur Taurus in quo (Fol. 25<sup>r</sup>) Sol dicitur esse in Aprili et dicitur esse in Tauro, quia tunc taurorum patent operationes, et sicut Taurus est fortior Ariete ita Sol maiorem infundit calorem in Aprili quam in Martio.

Tertium signum dicitur Gemini in quo est Sol in Mayo, et tunc 15 dicitur in Geminis, quia tunc geminatur calor vel quia Gemini depingitur miro modo se applicans ita per virtutem Solis in illo mense radices herbarum et segitum ad modum geminorum amplectuntur.

Quartum dicitur Cancer in quo Sol dicitur esse in yeme, quia sicut Cancer est animal retrogradiens ita Sol in hoc mense in solstitio estivali 20 cum accessit versus nostrum hemispherium. Quando contingit et ascendit quam pole gradus retrogradiendo convertit se versus aliud hemispherium.

Quintum signum dicitur Leo in quo est Sol in Julio, quia sicut leo est animal ferventissime ire, et maximum supra cetera animalia habet domicilium sic Sol in Leone.

Sextum signum dicitur esse Virgo in quo Sol dicitur esse in Augusto, quia sicut Virgo sterilis est quoad partum ita id tempus sterile, ita quod fructus amplius non producit, sed magis iam productos maturat\* vel facit maturare.

Septimum signum dicitur esse Libra in quo est Sol in Septembri, et dicitur tunc esse in Libra, quia tunc librat dies cum nocte, est enim in Septembri equinoctium autumnale.

themispherium] yimspherium

<sup>\*</sup>debile] debele

<sup>†</sup>calorem] calor

<sup>\*</sup>maturat] mature

Octavum signum dicitur esse Scorpio, in quo Sol dicitur esse in Octobri, quia sicut Scorpio pungit ita in illo mense cito pungit frigus et tempestas.

Nonum signum dicitur Sagittarius in quo Sol dicitur esse in Novembri, quia sicut Sagittarius subito emittit sagittas ita tunc yems subito mittit tempestates grandines et similia.

Decimum signum dicitur Capricornus in quo Sol dicitur esse in 40 Decembri, et hoc quia tunc tempus breve et fetidum et sicut hoc animal dicitur esse fetidum vel huiusmodi alias pascendo erigit ita Sol in illo mense se erigit convertendo se versus istud hemispherium.

Undecimum signum dicitur Aquarius in quo Sol dicitur esse in Januario, et dicitur esse in Aquario tunc propter pluviarum multitudi-45 nem.

Duodecimum signum dicitur Piscis, in quo Sol dicitur esse in Februario, quia sicut Piscis est alias tunc multiplicatus ita in illo mense fieri solent coitus et generationes per quas multiplicantur animalia. Primum signum deservit Martio, secundum Aprili, et sic deinceps, ita quod 2 ultima deserviunt Januario et Februario et semper quindecim kalendis† collocanda sunt.

### C. 52

d. 1 Dicto de qualitatibus signorum iam dicendum est de qualitatibus planetarum. Saturnus est malus ferendus, frigidus et siccus, et frigidus in summo, sic est eius natura intus; omnia dimittit preter sua. 5 Jupiter est viridus et calidus, humidus in parte; omnia auget sua et aliena. Mars, malus ferendus, calidus et siccus temperate, suis prodest, alienis nocet. Luna, mediocris temperata et frigida superflue humida, suis prodest, alienis nocet.

#### C. 53

d. 1 Conjunctiones planetarum et actus sunt isti. Saturnus preest melancolie et terre et dat pingues et stabiles actus. Jupiter preest sanguini et aeri et dat temperatos actus. Mars preest corpori rubeo et

| †kalendis] | kalendas |
|------------|----------|

signi et dat actus instabiles et distemperatos. Sol preest carni temperate et dat actus mobiles et intemperatos. Venus preest fleumatici temperate et dat stabiles actus in principio et mobiles in fine prebet. Mercurius preest omnibus et dat cum bonis bona, et cum malis mala. Luna preest fleumatici distemperate† et aque et dat instabiles actus. Habent\*

10 etiam planete in genere hominis effectus et similiter cuiuslibet animalis. Nam Saturnus infrigidat materiam coagulando primo mense. Jupiter operatur membra et facit nasci in septimo mense, ibi incipitur tunc spiritus ab eo. Mars componit ossa et interiora. Sol facit spiritum in quo mense debet nasci et facit stomacum et epar et cor. Venus facit super
15 cilia, aures, nasum et multa faciei et testiculos. Mercurius facit omnem formam corporis et linguam ordinat. Luna facit pulmonem, et membra dividit per loca sua.

Habent† etiam planete digitos in signis et dominium maius et minus secundum que sunt in maxime conveniendis. Sunt autem 5 dignitates (Fol. 25°) que sunt facies tres, triplicitas, exaltatio, domus.
Quando autem planeta est in <una> facie habet unam dignitatem,
quando habet totum, habet 2 dignitates, quando est <in> triplicitate
habet 3 dignitates, quando est in exaltatione habet 4 dignitates, quando
est in domo habet 5 dignitates.<sup>114</sup>

Disponunt autem planete ista inferiora secundum complectionem eorum et secundum naturam eorum in signis, et maius et minus secundum dignitatem eorum que cognoscuntur per tabulam sequentem, quia magna eruditio semper in figurativis scriptionibus et locutionibus inventa ac ostensa est, et quia nonulli rudes et indocti videntes Secreta Philosophorum\* citius detractant et scandalizant ea quam inde virtutes cumulant.

<sup>114</sup> d. 1 Secretum Philosophorum fol. 88.

<sup>†</sup>distemperate] distemperato

<sup>\*</sup>habentl habunt

thabentl habunt

<sup>\*</sup>Today called Secretum Philosophorum

122 Fol. 25<sup>v</sup>

Table 6

|    | Signa       | Saturnus | Jupiter | Mars | Sol | Venus | Mercurius | Luna |
|----|-------------|----------|---------|------|-----|-------|-----------|------|
|    | Aries       | 32       | 32      | 521  | 431 | 21    | 2         | 0    |
| 35 | Taurus      | 27       | 2       | 32   | 0   | 532   | 21        | 432  |
|    | Gemini      | 32       | 321     | 21   | 1   | 2     | 532       | 0    |
|    | Cancer      | 2        | 42      | 32   | 0   | 321   | 21        | 531  |
|    | Leo         | 327      | 521     | 21   | 53  | 2     | 21        | 0    |
|    | Virgo       | 2        | 2       | 32   | 1   | 321   | 32        | 531  |
| 40 | Libra       | 4321     | 321     | 2    | 0   | 52    | 32        | 7    |
|    | Scorpio     | 2        | 2       | 5321 | 1   | 321   | 2         | 3    |
|    | Sagittarius | 321      | 512     | 2    | 3   | 2     | 21        | 1    |
|    | Capricornus | 52       | 21      | 4321 | 1   | 32    | 21        | 3    |
|    | Aquarius    | 532      | 2       | 2    | 0   | 21    | 321       | 1    |
| 45 | Piscis      | 21       | 521     | 321  | 0   | 432   | 2         | 3    |

C. 54

- d. 1 Paradysus dicitur locus deliciarum, unde Genesis 2 "plantaverat autem dominus Deus paradysum voluptatis a principio, in quo posuit hominem quem formaverat." Est autem paradysus locus in 5 orientis partibus constitutus, et dicitur paradysus Grece, ortus Latine, Eden Ebrayce, et Latine <ut> delicie interpretantur. Conjuncta hec duo sonant ortus deliciarum. Est enim omni genere ligni et pomiferarum arborum consitus, habens in se lignum vite. Est dicitur paradysus quasi parans Dei visum. 115
- d. 2 Nota hic quod paradysus creditur esse quidam locus corporalis indeterminata parte terre situs temperatissimus et amenus ut homo nullis perturbationibus impeditus spiritualibus deliciis quiete frueretur. Hic autem locus exterminatur sub equinoctiali esse versus orientalem partem. Leo dicit quod philosophi locum illum temperatissimum asser-15 tunt. 116 Ex quo etiam loco Julius dicit unus de 4 fluminibus paradysi fluere videtur. 117 Unde secundum Bedam "volunt <intellegi quod > in orientali esse parte paradysum, sine ligno interiacent spatio vel maris vel terre < cunctis> regionibus quas < nunc> incolunt homines secretum, et in alto situm, unde nec aque nec diluvii illuc pervenerunt."118 20 Sed consuevit queri quomodo intelligatur illud quod dixit Dominus in cruce latroni: "amen dico tibi hodie mecum eris in paradyso," ad hoc potest dici, quod hoc non est intelligendum de paradyso terrestri, quia passio Christi non reducit ad illum paradysum sed ad celestem. Qui quidem paradysus potest accipi dupliciter secundum regulam frui-25 tionis. Et sic statim moriens in paradyso latro fuit vel quantum ad locum glorie convenientem et sic in nullum paradysum† intravit ante

<sup>115</sup> Gen. 2.8; Isidore of Seville, Etymologiarum, Lindsay op. cit., XIV. 3.2.

<sup>116</sup> This statement does not occur in the genuine works of Leo the Great.

<sup>117</sup> Julius Pomerius, De Vita Contemplativa Libri Tres, III. 18, PL 59.501.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> In Genesis I. ii. 8-9, C. W. Jones ed., Bedae Venerabilis Opera (CC 118A, Turnholt, 1967), p. 46 YAL.

<sup>119</sup> Luke 23.43.

tin nullum paradysum] in nullus paradysus

ascensionem. $^{120}$  Et hic est paradysus deliciarum ut invenitur in multis scripturarum locis.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> John alludes here to the view of the western Fathers that after death, Christ went to hell in order to free the patriarchs. See Augustine, *De Genesi ad Litteram*, Bk. 8, *PL* 34.376 and *Epist.*, 187, *PL* 33.833 YAL.

Table 7, Alexander De Signis 121

| 30 | Augustus    | Martius     | Aprilis     | Maius       | Junius      | Julius      |
|----|-------------|-------------|-------------|-------------|-------------|-------------|
|    | Virgo       | Aries       | Taurus      | Geminus     | Cancer      | Leo         |
|    | Libra       | Taurus      | Geminus     | Cancer      | Leo         | Virgo       |
|    | Scorpio     | Geminus     | Cancer      | Leo         | Virgo       | Libra       |
|    | Sagittarius | Cancer      | Leo         | Virgo       | Libra       | Scorpio     |
| 35 | Capricornus | Leo         | Virgo       | Libra       | Scorpio     | Sagittarius |
|    | Aquarius    | Virgo       | Libra       | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus |
|    | Piscis      | Libra       | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    |
|    | Aries       | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    | Piscis      |
|    | Taurus      | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    | Piscis      | Aries       |
| 40 | Geminus     | Capricornus | Aquarius    | Piscis      | Aries       | Taurus      |
|    | Cancer      | Aquarius    | Piscis      | Aries       | Taurus      | Geminus     |
|    | Leo         | Piscis      | Aries       | Taurus      | Geminus     | Cancer      |

<sup>121</sup> See Vatican MS Palatine Lat. 1115, fols. 167v - 168r.

126 Fol. 26<sup>r</sup>

|    | September   | October     | November    | December    | Januarius   | Februarius† |
|----|-------------|-------------|-------------|-------------|-------------|-------------|
|    | Libra       | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    | Piscis      |
| 45 | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    | Piscis      | Aries       |
|    | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    | Piscis      | Aries       | Taurus      |
|    | Capricornus | Aquarius    | Piscis      | Aries       | Taurus      | Geminus     |
|    | Aquarius    | Piscis      | Aries       | Taurus      | Gemini      | Cancer      |
|    | Piscis      | Aries       | Taurus      | Geminus     | Cancer      | Leo         |
| 50 | Aries       | Taurus      | Geminus     | Cancer      | Leo         | Virgo       |
|    | Taurus      | Geminus     | Cancer      | Leo         | Virgo       | Libra       |
|    | Geminus     | Cancer      | Leo         | Virgo       | Libra       | Scorpio     |
|    | Cancer      | Leo         | Virgo       | Libra       | Scorpio     | Sagittarius |
|    | Leo         | Virgo       | Libra       | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus |
| 55 | Virgo       | Libra       | Scorpio     | Sagittarius | Capricornus | Aquarius    |

<sup>†</sup>Februarius] Februarum

Fol. 26<sup>v</sup> 127

Table 8

|    | Hore | Diei | Hore | Noctis | Dies Solis | Dies Lune | Dies Martis |
|----|------|------|------|--------|------------|-----------|-------------|
|    | 1    | 8    | 3    | 10     | Sol        | Luna      | Mars        |
|    | 2    | 9    | 4    | 11     | Venus      | Saturnus  | Sol         |
| 60 | 3    | 10   | 5    | 12     | Mercurius  | Jupiter   | Venus       |
|    | 4    | 11   | 6    | 0      | Luna       | Mars      | Mercurius   |
|    | 9    | 12   | 7    | 0      | Saturnus   | Sol       | Luna        |
|    | 6    | 1    | 8    | 0      | Jupiter    | Venus     | Saturnus    |
|    | 7    | 2    | 9    | 0      | Mars       | Mercurius | Jupiter     |

128 Fol. 26<sup>v</sup>

| 65 | Dies Mercurii | Dies Jovis | Dies Veneris | Dies Sabbati |
|----|---------------|------------|--------------|--------------|
|    | Mercurius     | Jupiter    | Venus        | Saturnus     |
|    | Luna          | Mars       | Mercurius    | Jupiter      |
|    | Saturnus      | Sol        | Luna         | Mars         |
|    | Jupiter       | Venus      | Saturnus     | Sol          |
| 70 | Mars          | Mercurius  | Jupiter      | Venus        |
|    | Sol           | Luna       | Mars         | Mercurius    |
|    | Venus         | Saturnus   | Sol          | Luna         |

C. 55

- d. 1 Incipit Plato narrare de illo genere Atheniensium, dicens quod Pallas in typo pro sapientia ponitur. Que utramque urbem constituit, quia conventus sapientium utramque composuit. Sed de nominis 5 Athenarum impositione Pallas et Neptunus certaverunt quia esset in litore maris sita et ex frequentia mercatorum per mare venientium maximum nomen haberet et ex conventu etiam et studio sapientium, dubium fuit a quo maius. Sed in dissensione <illa> vicit Pallas, annuentibus diis, quia maior est et plus Deo placet opinio fame quam 10 mercature. Quia Pallas protulit olivam ideo est quia oleum convenit lucerne studentium. Quod Neptunus equum, vel propter maris inconstantiam vel quia mari advehitur aurum ex quo oritur prelium, cui equi sunt necessarii. Condidit constituendo muros, id est populos augmentando, leges ponendo. Set ne aliquis < putaret> utramque in eodem 15 tempore esse factam, id est Athenas.
- d. 2 Et addit, ex quo legitur in fabulis, Vulcanum se Palladi conmiscere voluisse. Qua repugnante, cecidit semen in terram <ex> quo natus est Erictonius habens draconinos pedes. Unde ad celandum turpitudinem pedum usum invenit currum. Unde Virgilius "primus Eric-20 tonius" et cetera. Hic imperator Athenien- (Fol. 27<sup>r</sup>)-sium fuisse dicitur, dictus Erictonius quasi ex lite et terra creatus. "Er" enim lis est, "rictos" terra. Indiges† vero ager dicitur, quia inde homo est genitus. Huius integumenti talis est veritas. Vulcanus aliquando dicitur ignis, et tunc dicitur Vulcanus quasi volicanus vel volans\* candor, quia volat in 25 altum et canus propter favillas. Aliquando dicitur Vulcanus fervor ingenii quasi "bules cauma". Bule enim est ingenium vel consilium, cauma ardor vel fervor. In hoc loco ita accipitur. Hic Palladi se conmisceri desiderat, unde ex fervore ingenii aliquis perfecte sapientie aspirat. Sed Pallas reluctatur, quia nullus in hac vita perfectam habere 30 potest scientiam. Sed quamvis Pallada non retineat, semen tamen ejicit quia, etsi perfectam non habeat sapientiam, tamen aliquando adquirit quia "est aliquid prodire cenus si non datur ultra". Sed semen <illud> cadit in terram quia ex hoc fragili et terreno corpore gravatur.

tindiges) indigos

<sup>\*</sup>volans) volitius

Inde Erictonius, in superiore parte homo, in inferiore parte draco, quia 35 ex sapientia predicta nascitur et cura celestium que rationalis est, et cura temporalium, que utilis est, et astuta ut draco. Sed illa superior. hec inferior, quia illa cura dignior est ista. Sed quia cura temporalium vix aut numquam sine aliquam turpitudine haberi potest, ad hanc celandam parat currum, idest, rationem et intellectum et virtutes. Et ex hoc 40 Erictonio et indigete agro facte sunt Athene, quia ex conventu sapientis et agrestium inde genitorum facta est illa civitas, et de Vulcano semine satis diximus. De numero annorum in quo quidam dissentiunt, dicamus. Sunt igitur qui dicunt 1000 annos fuisse a constitutione Athenarum usque ad constitutionem Savs, et inde usque ad tempus in 45 quo sacerdos ista narravit, 8000 annorum. Et ita sunt 9000 annorum a constitutione Athenarum usque ad narrationem sacerdotis. Alii dicunt 9000 annorum inter utramque civitatem sed a constitutione Athenarum usque ad Erictonium 1000 fuisse annos, et ab Erictonio† usque ad constitutionem Says scilicet 8000 secundum utramque litteram.

d. 3 Est quoddam mare quod dicitur Athlanticum scilicet illa refluctio que ab occidente vergitur ad septentrionem ab Athlante Vultque Plato in illo mari quasdam fuisse insulas monte adiacente. ante illum locum quo mare ingurgitatur inter Calpem et Athlantem. unam magnam et parvas adjacentes ex quibus ista gens exivit. Ad hoc 55 quod aliquis posset dicere, "unde est quod modo nulli inde conveniunt?" Respondetur: quia tunc erat conmeabile, modo non. Dum enim ille exstabant insule, homines de illis ad continentem terram, <veniebant> et de continenti ad insulas, sicque fretum factum erat conmeabile. Omnis vestibuli vocat introitus inter Calpem et Athlanta 60 <et> antequam insula Herculis vocata est Gades, quia ibi quasdam columnas posuit, ut signaret ultra nullam restare terram. Sed ne quereretur quomodo ex insula tanta gens venire potuit, subjungit. Quia dixerat eorum qui addiscuntur in prima etate facilem esse memoriam. ponit inde phisicam rationem sub quadam dubitatione. Cuius hec est 65 summa, quod anima naturaliter omnium cognitionem deberet habere.

†Erictonio] Ericto

sed adjuncta corpori, carnis gravedini, a naturali cognitione privatur. Sed postea, cum primum incipit intelligere, quasi congaudens sue nature, ea que percipit tenaciori commendat memorie. Sequentibus vero etatibus, quia intelligere iam versum est sibi in tedium, minus 70 conservat audita, ut dicit Plato. 122 (Fol. 27)

# Phlebotomy Tables<sup>123</sup>

† Phlebus† † enim doctor dicit quod sanguis minuatur in capite post cibum assumptum si morbus in nervis fuerit aliter magnam penam patietur in vulnere ferri sanguinis. Vena in fronte bona est pro ymi75 grania et pro apostemate in oculis pro flemate et pro lebra\* faciei.

Vena in pircula bona est pro oculis aquaticis et rigantibus et pro paraliticis et fantasia in cerebro, et pro non valentibus dormire. Isti sunt dies magis periculosi et a Grecis et philosophis in ibi, scilicet, octavum kalendas Apriles, octavum kalendas Augusti, octavum kalendas Decembrum, quia post sanguinem cito morietur vel leprosus erit omnibus diebus vite sue et maxime si de anca post sanguinis minutionem commederit. Item cautius caneat unusquisque ne minuat sanguinem nisi magna necessitas ingruerit.

Vena sub auribus bona est pro dolore capitis et prurigine et pro prus-85 tulis, id est rede blayns† in facie et pro dolore aurium et vena sub mento bonas est pro prurigine et prustulis, id est rede blayns et pro

<sup>122</sup> d. 1 - d. 3 Jeauneau ed., William of Conches, Glosae in Platonem, pp. 92-94.

<sup>123</sup> See, on the tradition of phlebotomy lore, Linda E. Voigts and Michael McVaugh, A Latin Technical Phlebotomy and its Middle English Translation (Phila., Pa., 1984), pp. 1-6.

<sup>†</sup>Phlebus] Globus. "Dr. Phlebus" is unidentified. It is not possible to reproduce the numbering and sentence divisions of the checkerboard patterns containing this material in the manuscript.

<sup>\*</sup>lebra] lepra

<sup>†</sup>ME: "chilblains." On this and subsquent ME medical terms, see Thomas W. Ross and Edward Brooks, Jr. eds., English Glosses from British Library Additional Manuscript 37075 (Norman, Oklahoma, 1984).

carentia venti, et pro stomacho, et pro excoriatione in ore et in lingua et dolore aurium. Cefalica bona est, id est, vena capitis valet pro capite, et pro oculis, pro gutture, et pro dolore in lingua, et in radicibus 90 eius et pro pestilentia.

Ab ydibus Julii usque ad nonas Septembri qui sunt dies caniculares et dicuntur caniculares a canicula, que est stella periculosa.

Media vena brachii bona est pro dolore capitis, et pro costis et stomacho et pro doloribus interioribus in loco ypocondriorum, et pro strictura pectoris. Item omnis dies Martii prima post quamlibet primam non est bona. Item qui <minuitur> in brachio dextro 10 die Martii vel nono die Aprilis in sinistro brachio numquam erit cecus. Qui vero minuitur in ambobus brachiis quarto die vel ultimo die May numquam febres habebit.

100 Basilica vena bona est pro morbo qui dicitur epatica passio, et pro saliva et pro renibus, et pro opilatione sanguinis nasi.

Vena in latere pro costis et pro morbo qui dicitur ignavus pro apostemate in latere <et> pro inflatura renum. Caveat unusquisque a minutione sanguinis cum fuerit Sol in Geminis vel cito post sanguinem morietur.† Dies vero Egyptii non periculosi quia ponuntur in kalendario non ut observentur sed ut memoriter teneantur preterita. (Fol. 28<sup>r</sup>)

Vena inter pollicem et indicem manus pro capite et pro dolore oculorum. Isti sunt dies boni pro minutione sanguinis videlicet Sancti Lamberti episcopi et martyris et est pro gutta securissima medicina probata. Sancti Stephani prothomartyris et dies sanctorum martyrum Gervasii et Prothasii: Cave ab inscisione in capite vel in facie et ne inscidas venam capitalem ullo modo quia periculosum est.

Vena inter medicum et auricularem que dicitur splena pro dolore manuum et pro febre quartana et pro pestilentia in capite vel gutture.

| †morietur] | moriet |
|------------|--------|

Fol. 28<sup>r</sup> 133

115 Cave ab inscisione in collo vel in gutture nec in hiis locis quia valde periculosum est pro malis futuris.

Vena sub cavilla pedum bona est pro renibus extra pedem et dicitur illa vena silvatica pro gutta, pro sciatica, et pro dolore dorsi.

Geminus: Cave ab inscisione in humeris vel brachiis sive manibus nec 120 aperias venam in hiis locis ne forte deterius aliquid mali tibi contingat.

Vena sub cavilla pedum infra dicitur domestica et est bona pro vesica, pro lapide in vesica, et pro omnibus infirmitatibus eiusdem.

Cave ab inscisione in pectore vel in costis et a lesione stomachi et pulmonis nec inscidas arteriam vel venam que ad splenam dirigitur. 125 Caveas ab inscisione nervorum, et a lesione lateris et ossium, nec inscidaris in dorso per apertionem vene nec per ventosam. In Virgine, cave ne inscidaris in vulnera, in ventre, nec in locis oculis.

Vena inter pollicem et indicem pedis pro genibus et tibiis et pro lumbis, pro pedibus, et pro inflatione pedum.

130 Vena in latere pollicis pedis bona est pro febre quartana et pro emoroydis et pro omnibus infirmitatibus casualibus in mulieribus.

Vena inter medicum et auricularem pedis dicitur splena quia sicut jacet in manu, sic jacet in pede. Unde errant accipientes dotis interioribus. In Libra cave ne inscidaris in umbilico vel in inferiori parte ventris nec 135 aperies venam in dorso nec ponas ibi ventosam. Cave ab inscisione testiculorum et ani et vesice, et a lesione medulle ne inscidas verendam in viro vel in muliere. Sagittarius: Cave ab inscisione femorum et digitorum nec inscidas maculas vel superfluitates excrescentes quia valde periculosum est in hoc tempore.

134 Fol. 28<sup>v</sup>

140 Vena in virga valet contra retentionem urine, et pro apostemate eiusdem et vesice et contra inflaturam testiculorum, et genitalium pro dolore in le rawn† et pro dolore in ventre.

†ME: rayne, kidney

Quinta ymago<sup>124</sup>

(See fig. 5)

The association here of parts of the body and constellations appears in the almanachs as the "aspectus duodecim signorum" and derives from Manilius, Astronomicon, II. 453-465 and Julius Firmicus Maternus, Mathesis, II.24. See also Peter Murray Jones, Medieval Medical Miniatures (London, 1984) and Charles W. Clark, "The Zodiac Man in Medieval Medical Astrology" Unpublished dissertation, (University of Colorado, 1979).

136 Fol. 29<sup>r</sup>

Vena sub virga virili bona est pro tumore virge et genitalium.

145 Cephorica est vena optima pedum† sed periculosa pro inscisione nervorum ideo ictus eius erit longus et non profundus. In Capricornio cave ne inscidaris in genibus et ab inscisione nervorum et venarum in hiis locis quia periculosum est.

Vena in medio pectoris pro lunges\* et epate pro pectoris obstructione et 150 pro interioribus hominis, et pro stomacho. In Aquario cave ne inscidaris in cruribus, vel in nervis eorum usque ad inferiora cavillarum quia periculosum est.

Due vene sub lingua sunt bone pro apostemate in gutture, et pro stomacho, et pro corde, et pro swynantia† super omnia. In Piscibus 155 cave ne inscidaris in pedibus ullo modo pretium\* indendum est, quod facit minutio sanguinis in homine.

Vena sub labio pro fleumate oris, et pro tumescentibus genvis, et pro facei, et pro aqua currente inter cutem et carnem. Vivificat mortua, roborat debilia, et consolidat senes, reddit juvenes, confortat cerebrum, 160 aperit stomachum et pectus clarificat, cor letificat, viscera innundat <et> vesicam.

Vena super labium sub naso valet contra lepram faciei et est bona pro morbo qui dicitur corisa in anteriore parte capitis.

Vena in angulis oculorum pro oculis lippis et aquaticis comfortat et red-165 dit sanam et integram, artus debiles et plantas reddit innocuos, omnibus infirmitatibus auxiliatrix est. Vena in tympanis pro dolore cap-

†pedum] pedus

†ML/ME: tonsillitis \*pretium] pretia

<sup>\*</sup>ME: lungs

itis et pro ymigrania confortetur minuta† cibis et potibus delicatis et dormire non presumat quia si fecerit non convalescet vel morietur. Sequitur enim restrictio sanguinis diversis modis ut patet. (Fol. 29°) 170 Summitas urticarum bene in manibus fricata\* sanguinem restringit vulnere pleno apposito similiter bursa pastoris. Item stercus porcinum calidis appositum. Item pro sanguine minuente per os betonica, salgia et ruta, angelica decocte in lacte caprino, mane et sero bibite mirabiliter restringit. Iter consolida minor trita et umbilico apposita mirifice stringit tam infra vel supra corpus. Item pellis anguille cremata et in pulverem redacta sanguinem nasi restringit sic et aqua frigida in fonte colli apposita. Nunc aliter videndum et de venis secundum Ypocrasium ut sequitur.

Vena in gena bona est prustulis in facie et pro glabriosis. Sophonalita 180 est vena sub cavilla pedum pro dolore pedum et pro cavilla in tibiis et in renibus et inundat vesicam et ventrem.

Vena in fonte colli valet contra dolorem in spina et in collo et in humeris pro corisa in posteriore parte capitis et contra vanitatem cerebri.

185 Paxiauca est vena sub cavilla et est bona pro dolore articulorum et pro morsia.

Vena veniens ad poplicem valet inscisa ventositati repletis et ydropicis. Vena in medio fronte inscisa purgat emoroydas in nasibus et frenesim.

Vena in temporibus retro inscisa deinceps non fit effusio spermatis.

190 Vena in utroque pede sub cavilla inscisa interius et exterius hominem purgat inferius.

<sup>†</sup>minuta] minutus

<sup>\*</sup>fricata] fricate

Vena inter medicum et auricularem purgat melancoliam et febrem quartanam juvat. Vena juxta nares inscisa purgat caput et auditum juvat et stomachum.

195 Vena sub sinu juvat et valet contra passionem oculorum et cerebri.

Vena in extremitate nasi inscisa juvat cerebrum et purgat memoriam.

Vena pulsalis inscisa conforta in cardiaca passione et masinate. Vena yliaca et titillaris aperitur pro passionibus inferioribus. Vena in lingua inscisa juvat swinantiam† et impedimentum loquale. Vena sub 200 utrumque parte acelle inscisa facit hominem reddendo mori.

Vena purpurea et quedam vena pro passionibus interiorum inscisa valet.

Vena in gibbo inscisa purgat melancoliam et comfortat renes.

Vena in poplicibus facit hominem currere incessanter si fuerit inscisa.

Vena basilica epatica aperitur pro passionibus epatis et totius corporis.

205 Vena cardiaca, id est, cordis vel coralis insciditur pro passione spumalium omnium.

Vena sub genibus extra inscisa juvat sciaticam\* in cruribus.

Vena cephalica, id est, capitis inscisa valet contra dolorem capitis et cerebri.

210 Vena sub genu ab interiore inscisa sanguinem decurrentem purgat ne coaguletur.

\_\_\_

<sup>†</sup>swinantiam] squinantiam

<sup>\*</sup>sciaticam] ciaticam

C. 56 (Fol. 30 <sup>r</sup>)

- d. 1 Nunc autem dicendum est de 7 planetis et de eorum effectu et operatione; quorum primus est Luna et minima stellarum, id est, planetarum sicut dicunt philosophi. Sed dicit Ysidorus, ideo maior videtur, quia proxima terre in primo circulo fertur huius corpus globosum esse, non igneum, sed aqua permixtum. Unde et proprium lumen non habet, in modum speculi illuminatur a Sole. Et ideo quasi Lucina, id est luce nata, nominatur. Dicitur enim, si aqua permixta non esset, terram ut Sol illuminaret, immo ob vicissitudinem maximo ardore vastaret. Luna ea parte lucet qua Soli est opposita, ea autem parte obscura est qua Sol est aversa. A Sole vero longius remota tota lucet. Non enim crescit vel minuitur, sed objectu terre < fit, ne in lumine quod a Sole accipit videatur. 126
- d. 2 Circulum autem suum perambulare affirmatur ut in tabula de 15 7 planetis postea declaratur. Luna 4 si rubeat, ventos ostendit. Si in summo cornu maculas nigras, pluviosum mensem, si in medio plenilunium serenum significat. Est autem tricesima dies qua Luna non lucet, quia ideo tunc videri non potest, quia Soli conjuncta obscuratur; sed eodem momento renascans paulatim ab eo recedendo videtur. 20 Luna terris est vicinior quam Sol, unde et breviore orbe celerius peragit cursum suum. Nam illud inter < quod Sol> in diebus trecentis quinquaginta 5 peragit, Luna per dies triginta percurrit. Unde et antiqui menses in Luna, annos autem in Solis cursu posuerunt. Eclipsim Luna patitur, quando quintadecima est, et hoc eo, quamdiu centrum usque 25 umbram obstantis terre exeat, videat Solem vel videatur a Sole. Magnitudo Lune multo minor est quam Solis. Luna humorum mater est. Unde quidam fluvii orientales crescunt ac decrescunt secundum incrementum vel decrementum Lune. Ipsa etiam humana corpora Lune cursus sentiunt, et hoc maxime hii, qui in insaniam versi lunatici 30 dicuntur. Alie etiam infirmitates in corpore Lunam sentiunt. Animalia etiam ac bestie plurime sagina crescunt vel decrescunt secundum statum Lune. Luna infrigidat ac temperat estus Solis. Luna tenebras noctis discutit. Inter planetas terre proximior est. Possunt autem 10 proprietates Lune cognosci per 6 versus:

<sup>125</sup> Isidore of Seville Etymologiae, ed., Lindsay, op. cit. III.48.

<sup>126</sup> d. 1 Boese op. cit., Bk. XVII, c. 4, pp. 386-387.

Humorum mater Solisque refrigerat estum,
Eclipsim patitur Phebo faciente recessum.
Huic Sol dat lumen, tenebras de nocte relidit,
Illustrat mundum, Sol pristina quando revisit.
Inter planetas magis hec terre propriavit.

Crescit, decrescit, candet tempus mediavit.

Et est planeta aqueus frigidus temperate summe humida est. Quantitas vero Lune requiratur in figura loquente de quantitate planetarum.

C. 57

d. 1 Luna vero habet domicilium suum in CANCRO, qui ver innatus est de aqua, adquiret victum suum, et optime in partibus occidentalibus vigebit. Malitiosus, et mente diu mala retinens, albi 5 coloris et in operibus suis multum dilectans, unam mulierem solam diligens et propriam verecundiam patietur. Tandem uxorem ducet de stirpe divite unde multum placens gaudebit, nec albi coloris est et in propriis non dapsilis.† Iste hoc signum habens in tibia et litigator erit, quando injuriatur tunc vix hic\* pacificabitur, dives et multiplicatus et 10 hereditans, quam multi nituntur† supplantare, semper erit movens sive in terra fuerit sive in mari, nec adquirescens consiliis nec obprobriis ut in manu eius bene patebit, unde multum damnum et forte multos ictus patietur, et tempore vagabundus\* in dolore. Postea convertens cor suum ad dominum omnia corrigens, unde tunc letitia magna sibi 15 veniet, 2 habens mulieres, subtilis ingenii tamen malum facere, (Fol. 30°) a multis dilectus et ideo sua mala opera non curantur. Instabilis in verbis et inde multos decipiens quia defraudens unde sibi multa venient pericula atque damna et hoc in juventute sua et senio hec emendans. Tunc bonus et bonis multiplicatus et sese bene custodiens quia valde 20 misericors, mentem suam ad omnia bona convertens et bonis suis multos sustentabit, tunc cum bonis et honestis conversabitur quorum bona

<sup>†</sup>dapsilis] dapcilis

<sup>\*</sup>hicl hunc

<sup>†</sup>nituntur] nitentur

<sup>\*</sup>vagabundus] vacabundus

non erunt sibi tarda. Multum sibi proficiet 2 uxores habere sui autem 2 beneficia, homines secum conductos habebit, sive clericus sive laicus fuerit cum muliere diffamabitur† qui sibi patiet puerum. In lumbis dolorem patietur. Multum expediet ei venenum injuriare. Infirmabitur vel morietur ut patet in figura de etate, medicabitur ut patet in figura.<sup>127</sup>

§ 1. MULIER NATA pulcra et sapiens et eloquens. Anno et semis dolorem patiens in mente deinde in egritudinem vertens, deinde convalescet multa faciens matrimonia semper desiderans dives fieri et multiplicabitur. De divitibus ignotis multum locupletabitur sed proximi eius de bonis eius non supportabuntur quia eis invidens erit quod sibi dolorem magnum inferret. Tunc stultitia diffamabitur et culpabitur, itaque conjunx eius se sibi fidelem non estimabit et sibi pepererit\* duos pulcherimos pueros. Deinde de culpa resurget et cum conjuge suo so commorabitur. Dies boni et mali requirantur in figura. Nec vix lavat† caput suum in die Veneris. Etas et medicina requirantur in figura.

#### C. 58

d. prima. Dicto de proprietatibus primi planete et dispositione signi illius. Iam restat declarationem prime ymaginis patescere et picture eius quo vero secundum philosophos femina dicitur sed hec propter affectum eius pingitur vultu femineo decoro lucifluo et delectabili, cum capite in nova Luna, cum veste discolorata, cum istis 2 litteris in pictura, cum Cancro in pectore, cum Luna ecliptica super cor, cum Luna plena supra umbilicum, accinctus lintheo mundo; cum olla in manu dextra ascendenti et alia in sinistra descendenti.

pars 1. Bene quidem per istam primam ymaginem notatur huius seculi instabilitas, cuius causa omnia mala atque perversa evenire perhibentur, unde per vestem in parte fulgidam atque venustam et in parte fuscam; bene significatur juvenis obediens et omni bono consilio

 $<sup>^{127}</sup>$  C. 57 d. 1 See Trinity College, Cambridge MS 0.9.10, fol. 67 for a similar fortune in April.

<sup>†</sup>diffamabitur] deffamabitur

<sup>\*</sup>pepererit] peperet

<sup>†</sup>lavat] lavet

promptus, qui bene fulget ornatus virtute obedientie cui juniori citius maior sapientia principatur quam seniori, quia sunt nonulli humiliores et obedientiores in juventute sua quam in senectute et unde prius conscientia recta metuit tunc larga et scrupulosa non remordet quod dolendum est, unde dictum est "cum averterit se justus a justitia sua, et fecerit iniquitatem, morietur in eis.† In injustitia sua quam operatus est morietur." Nam dedecus est insipientiori senio quam pueritia. Iste due littere Π Θ vestibus inscripte significant practicam et theoricam de quibus predictum est, et postea plus patebit que sunt species unius et alterius.

pars 2. Bene quidem dicitur caput in nova Luna quasi primo cres-25 cens in virtutibus quousque pervenerit ad perfectam etatem ibidemque stans quasi in plena Luna, deinde pigritia obtusus decrescens se declinat ad suum principium unde originem traxit sue lucis, sicque manentes in conjunctione nondum pleni illuminati in hora mortis, unde dictum est "nemo mittens manum < suam > ad aratrum, < et > respiciens retro, 30 aptus est regno Dei." Omnium enim elementorum instabilissimus dicitur, unde Psalmus: "orietur in diebus eius justitia et habundantia pacis."130 Donec auferatur Luna, id est, mutabilitas huius vite mortalis atque mutabilis, sic quam plures cum ad januam perfectionis et discretionis pervenerint respicientes retro. Cum Luna crescunt in virtutibus 35 aut descrescunt in vitiis quam diu vivunt, quod est contra eos qui dicunt se artius consuetu-(Fol. 31<sup>r</sup>)-dines dimissis perfectionibus observare et custodire, unde Psalmus: "ibunt de virtute in virtutem et Deus deorum videbitur in Syon." Quid enim instabilius vultu femineo quia velut\* pisces capiuntur in hamo, ita impinguntur† in vultu earum, quia 40 in quanto pulcriores sunt in tanto instabiliores videntibus vultum

<sup>128</sup> Ezechiel 18.26.

<sup>129</sup> Luke 9.62.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Ps. 71.7.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Ps. 83.8.

teis] ea

<sup>\*</sup>velut] velud

<sup>†</sup>impinguntur] inpindi

earum, itaque multi boni eadem via perierunt hinc dicitur "fallax gratis, et vana est pulcritudo." Et alibi: "qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, iam mechatus est eam in corde suo," ita visus introitus est operibus libidinosis, unde iterum dictum est "si oculus tuus scandalizaverit te, erue eum, et proice eum ex te, melius est tibi cum uno oculo in vitam ingredi quam 2 oculos habentem mitti in Gehennam ignis." <sup>134</sup>

pars 3. Eclipsim Luna patitur, hoc est anima munda de peccato, quia cito postquam mundata fuerit et tota lucens, paulatim cepit rema-50 culari et obfuscari ubi deest perseverantia, unde dictum est "cito fecerunt et obliti sunt benefactorum eius. Isti sunt qui ad tempus credunt et in tempore temptationis recedunt." Et temptationibus minime resistunt, venit eclipsis, id est, defectus lucis et cito labuntur ubi prius, multi sunt hiis diebus quis viam perfectionis adquirunt et tota 55 mente desiderant sed impediti hac mutabilitate mentis quia iam ad illam vitam anelant iamque proponunt, hoc quod vespere pepigerit mane violabitur, quia quamdiu quis in hoc mundo vivit instabilitatem et mutabilitatem sentiet carnis corruptionis et ruinose sensualitatis humane, unde Apostolus: "inveni legem in membris meis repugnan-60 tem legi mentis mee et captivum me ducentum in legem peccati. Quod volo bonum non facio, sed malum quod odio hoc facio. Non enim ego operor illud, sed quod inhabitat in me peccatum. Quia lege mentis mee servio legi Dei mei, et lege membrorum meorum fragilitatis et sensualitatis servio legi peccati et corruptionis." <sup>136</sup> Sed talibus suasionibus 65 justus non collidetur, unde Psalmus "si ceciderit justus non collidetur, quia Dominus supponit manum eius."137

pars 4. Bene quidem Cancer dicitur in pectore, qui fluctibus marinis super arenam prohicitur, decrescente vero flumine ad hoc retrorsum regredi fertur, sic huius labentis seculi instabilitas hunc in

<sup>132</sup> Prov. 31.30.

<sup>133</sup> Matt. 18.9.

<sup>134</sup> Matt. 18.9.

<sup>135</sup> Luke 8.13.

<sup>136</sup> cf. Rom. 7.7-22.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> Ps. 36.24.

- 70 mundum divitiis <et> voluptatibus prohicit quo nesciente et eo recedente hunc retrorsum retrahit humiliat et apportatur,† unde dictum est "divitie si affluant, nolite cor adponere." Et iterum divitias et paupertates ne dederis michi." "Et quare ne forte satiatus evomam eas." "Et perjurem nomen Dei mei." 139
- pars 5. Habet etiam ymago binas ollas in manibus, unam in dextra rorem fundentem, alteram in sinistra vaporem retractantem, unde ille vapor retractus, cum ad Lunam pervenerit, eam inficit obscurat, obfuscat, atque maculat ita quod maxima pars sue lucis abstrahit. Hec est anima munda terrenis oblectamentis dedita. Hanc obscurat et contaminat et lucem perfectionis impellit, quamvis alia olla rorem perfectionis adquirat orationibus intentis vigiliis et jejuniis multis, et <sic> canni laborans dicit aliam vitam perfectiorem iam concupiscere hancque solam affectare sed maxima pars sue lucis terrenis affectibus obscuratur, sicque retentus et obscuratus nebulosa mutabilitate huius avaritie et dilectationibus caducis vix aut numquam invenit\* perfectionem neque devotionem.
- pars 6. Accinctus lintheo mundo et albo, non quia anima tota humana munda est semper, sed quia modo munda modo immunda peribetur quia quanto quis mundior vel sanctior tanto facilius turpitu-90 dine fedatur, nam citius in veste alba videtur macula sordis, quam in nigra vel alia, unde Aristoteles contraria juxta se posita magis averent. 140 Sed quanto minor macula, tanto facilius abluatur. Nunc stabilitas decrescit, instabilitas accrescit, quia stabilitas et constantia exulant a patria.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Ps. 61.11.

<sup>139</sup> Prov. 30.8.

<sup>140</sup> Aristotle, Nichomachean Ethics, VIII. 1.6 YAL.

<sup>†</sup>apportatur] apporiatur

<sup>\*</sup>invenit1 inveniunt

(Sexta ymago, see fig. 11)

#### Lunation Tables<sup>141</sup>

1. Omnibus rebus agendis† utilis est. Natus rubius fidelis illustris igitur. Iratus erit, in aqua periclitabitur, tamen domino auxiliante aque periculum. Si evaserit, longevus erit et vitalis. Puella nata intemerata, 5 casta, benigna, sponsa viris placens, atque cuncta discernens. In posteriori etate diu languescet, longo tempore recumbet. Quicquid somniaveris, in gaudium convertetur. Et si somniaveris inimicos tuos te superare eos vere vincere debes. Oui fugerit cito invenietur. Sanguinem minuere ante horam tertiam bonum est. Anni reddit 10 causam sapientes ista voluit, scilicet propter auctoritatem in doctrina quia magis eis creditur, propter potentiam et divitias, id est, probitas in subditis, id est, doctrina et exemplo, cum presertim ista debentur bonis ac si diceret quisque propter bona ista illa propter malos sunt inventa et versa vice eveniunt Philosophia circa Boethium recte ordinem docentis 15 servat primitus edificando fidem ut credat, deinde subjugendo rationem ut probet. Quia dixerat non esse mirum si aliquid videretur confusum, ignorata ratione ordinis. Ouid rectum est ostendit. Multa que ignorantibus rationem videntur confusa, scientibus ordinata. 142 Et primum de arcturo arcturus dicitur quasi arcton-urus, bos silvestris, sed in hoc loco 20 dicitur arcturus ipsa ursa, id est, plaustrum scilicet sydera que vicina polo sunt. Semper in eodem in loco videntur quia nescientibus causa in confusum est, scientibus non. Boetes sunt signa juxta arcton. Tractum est a similitudine bulbulci vel bucoli qui plaustrum ducit domum. Quod numquam mergit eundo ad occasum. Quare stelle dicuntur mergi

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Such lunaria were common in medieval scientific collections. The example here is very similar to British Library MS Tiberius A.III, 11th century, published by Emmanuel Svenberg, De Latinska Lunaria (Göteborg, 1936), pp. 24-83. On the tradition as a whole, see the same author's Lunaria et Zodialogia Latina (Göteborg, 1963) and Laurel Braswell ed., The Days and Months of the Moon: An Edition and Study of Fifteen Middle English Lunaries (Heidelberg, 1984). John de Foxton has added a number of scientific questions to the tables.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> William of Conches, commentary on *De Consolatione Philosophiae* IV, m. 5, fol. 89.

<sup>†</sup>agendis] agendum

- 25 in equore est propter hoc: quod his stantibus in occasum cum interponitur inter eos et stellas. 143
- 2. Multis rebus utilis est: arare, seminare, emere, vendere, navem ascendere. Puer natus niger, sapiens, benignus, hastutus, fidelis, dolorem capitis patiens et religiosus erit. Puella nata felix et benigna et longeva erit. Bonum est maritagium facere et in aliud regium ire. Qui jacet, convalescet. Somnium non habebit effectum, vel est bonum. Sanguinem minuere media die bonum est. Et qui cum muliere fornicatur cucoca <erit>. Capietur et damnum patietur magnum et dolorem.
- 3. Nullum opus inplere congruit et qui de servili statu progenitus fuerit in commissis fidelis erit. Animalia bonum est domare, oves castrare et cetera animalia. Ortum ne seras. Quod furatur, cito invenietur. Qui recumbit cito convalescet ac subito mortis periculum patietur. Puer natus blasfemiam patietur. Animosus erit, in rebus alienis cupidus. Raro senex erit. Nec bona in orte morietur, modice crescens, et si vivat post mensem sine visu malus erit et in aqua periclitabitur. Puella nata similiter, laboriosa, multos viros desiderans, nec erit vetula. Somnium vanum est. Sanguinem non minuas, nec des rem tuam.
- 4. Vitalis est, omnia bona erunt, et omnia bona incipere <est> bonum. Puerum ad scolas mittere vel <ad> quascumque artes discen-45 das multum proficit. Qui fugit cito invenietur. Qui decumbit, cito morietur, seu vix evadet. Puer natus rubius, fornicator erit, multa pericula sustinebit. Tractator regni erit. Puella nata similiter. Diminutio sanguinis bona non est. Oui locum mutaverit vix inde evadet. Somnium bonum habet effectum. Si malum somniaveris non nocebit nec 50 damnum facit. Questio prima: videntur ibi nobis quasi in nemore que statim in principio noctis et nobis apparent. Adhuc aljud quod videtur mirum ignorantibus causam inter omnes recte planetas indubitate constat esse Luna† Solem maiorem, terra Lunam minorem nec proprium lumen habere sed a Sole mutuari cum igitur scilicet eclipis Lune, cuius 55 eclipsis causam videamus. (Fol. 32<sup>v</sup>) Attingit per ista tria corpora scilicet Solis et Lune et terre, ita sint disposita ut Sol sit in inferiori hemispherio, Luna in superiori, ita ut si linea dirigit, que medio Solis transiret per medium terre et Lune, quia cum conus terre altus mittit

<sup>143</sup> idem.

<sup>†</sup>Luna) lune

148 Fol. 32<sup>v</sup>

umbram, scilicet usque ad Lunam < dirigit> et tunc non acta potest. 144

- 5. Non eas ad colloquium nam in eo sepe fit perjurium. Qui fugit, cito invenietur aut mortuus <erit>. Annos sepe inutilis moritur et juvenis vel luxuriose adquirens victum suum. Puella nata mala morte morietur. Nuntiabitur vel legatus reducetur; furtum difficile invenietur. Puer natus rubius erit, vix evadet post 10 dies malificus et barbarus est.† Sanguinis minutio bona est post horam tertiam. Qui in lecto ceciderit non vivet. Somnium nullum habet effectum, sed quo somnium suspendetur et effectum habet quoniam hoc <quod> somniaveris eveniet. Consilium ne dicas secretum ne perferas.
- 6. Furtum non invenietur. Ouid decumbit cito morietur. Puer 70 natus audax erit, magnus et multum hastutus. Si annos 18 supervixerit fortunatus erit. Sigillum habens in manu dextra, vitalis et felix erit. Periculosus in juventute, in aqua periclitabitur. Puella nata casta, viris accepta, grata in omnibus bonis. Somnia sunt certa, noli revelare. Bonum est minuere sanguinem. Utile est venandum. Noli consilium 75 dare. Secretum ne perferas. Matrimonium contrahere non est bonum. Oui fugerit non celabitur. Sanguinem minuere non persanum.\* Questio secunda: t. . . tt Lucem a Sole et inde patitur eclipsim, unde numquam sic deficit nisi in plenilunio, quia in aliis diebus non est opposita Soli, non tum in omni plenilunio sic deficit, sed qua in alio tempore non 80 deficit, qua re autem non in omni deficiat breviter dicendum est. Omnis umbra quam de se emittit aliquod totum corpus aut est cylindroides\* aut calathoides aut coloneides, et est cylindri forma longa et rotunda equaliter lineis numquam in summo coeuntibus, unde cylindroides umbra, equaliter crescens, ista fit tum corpus luminosum 85 equale est umbroso hoc modo ut hic . Calathis est forma ab acuto tendens in latum; unde calathoides, umbra se dilatans que fit corpus. quotiens <corpus> lunosum minus est umbroso sicut

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> William of Conches, fol. 89.

<sup>†</sup>maleficus et barbarus] malifica, barbara

<sup>\*</sup>persanum] persanus

<sup>†</sup>Something is lost at beginning of the question.

<sup>\*</sup>cylindroides] chelindroides

- Conus est figura a lato tendens in acutum; illa fit quotiens luminosum magis est umbroso sic. 2. Ergo umbra terre ex 90 Sole in superiorem hemispherium currente vel cylindroides vel calathoides vel conoides est. Cylindroides non est quia terra non est equalis soli nec calathoides quia non est <maior> Sole, et hoc potest sic probari. Si enim cylindroides vel calathoides esset < rerum > numquam stelle super terram viderentur. Est igitur conoides. Cum igitur in 95 plenilunio ut diximus Sol et Luna sic sunt dispositi tunc Luna in cono umbre existens. Deficit et patitur eclipsim, sed si in plenilunio ita disponantur ut alterum sit versus aquilonem, alterum versus austrum, tunc conus umbre non dirigitur ad Lunam nec tangit eam, et ideo non patitur eclipsim. Ecce quare non in omni Luna. Et hoc est non quia 100 Luna habet cornua sed quia sic videntur in novilunio. Quia numquam ut prediximus hoc fit nisi in plenilunio, id est, in umbra noctis que tunc, ut conus, dirigitur in ipsa, id est, Luna confundit que ante eclipsim in splendore Lune non viderentur. In eclipsi incipiunt detegi† et Corvbantes putabantur.
- 7. Sanguinem minuere, castrare, medicare, domare bonum est. Fugitivus invenietur.\* Furtum invenietur. Puer natus rubius, prudens, strenuus, docilis, diu languescet, tamen felix et, incipiens male, loquens erit. Signum habens in fronte vel in supercilio dextro vel in mamilla sinistra. Puella nata viris accepta, egra medic<in>a et sanabitur. Somnia certa sunt sepe tarda. Furtum non invenietur. Eger medicina curabitur. Omnia bona opera incipere bonum est et utile.
- 8. Sanguinem minuere a nona hora bonum est et semen in terram mittere, apes <mutare> de loco in locum utile est. Furtum non invenietur. Puer natus crocius, ignotus, strenuus, multum periclitabitur in aqua, juvenis morietur aut fur erit dum vivet vel juvenis uxorem ducet. Puella nata signum habet in supercilio sinistro et erit sponsa. Somnium implebitur. Qui exierit cum gaudio revertetur. Domum novam intrare uxorem ducere bonum est. Qui fugerit cito redire debet. Eger post longa tempora curabitur et convalescet. (Fol. 33')
  - 9. Sanguinis diminutio non est bona sed ad alias res agendas utilis

120

<sup>†</sup>detegil de terra

<sup>\*</sup>invenietur] invalescet

- est: ortum facere, seminare. Qui fugerit cito invenietur. Eger cito convalescet. Puer natus graciosus, hastutus, strenuus periclitabitur usque ad annos 13, peregrinabitur, in promissis verax erit. Signum habet in dextra manu. Si autem supervixerit 30 annos dives in adquirendis rebus erit vel neque dives neque pauper erit. Periculum in aqua passus erit. Puella nata studiosa erit, grata, utilis, et casta. Signum habens ut puer. Somnium cito revelabitur. Celare tamen incide. Bonum est separare a mamilla matris sue.
- 10. Omnibus rebus agendis utilis est: sanguinem minuere, novam domum intrare, puerum ad scolas mittere. Puer natus niger, religiosus, dolorem capitis patiens, negligens, laboriosus in prima etate non erit dives nec diu vivet. Puella nata benigna, lanifica, in etate melius ac melius aget. Quid decumbit, cito morietur aut statim resurget. Somnium bonum effectum habet, et infra tres dies evenire solebat et in gaudium revertere.
- 11. Diminutio sanguinis non est bona. Beneficium petere, arbores de loco mutare, apes madere utilis est. Puer natus niger, religiosus, dolorem capitis patiens, laboriosus in prima etate signum habet in fronte vel in mamilla. Vitalis erit sed in aqua peribit. Multa scandala 140 patietur. Puella nata sapiens et casta erit, sed non bona morte morietur. Eger diu languescet aut infra 4 dies resurget. Somnium manifestabitur. Cautus esto. Uxorem ducere bonum est. Puerum ad scolas mittere bonum est.
- 12. Omnibus rebus utilis est: sanguinem minuere, seminare, 145 uxorem ducere, iter gerere. Puer natus bonus, amicabilis, animosus, periculosus, vitalis et religiosus erit. Multa scandala patietur. Signum habet in dextra manu. Puella nata signum habet in mamilla. Erit enim multum sponsa sed non erit longeva. Eger cito morietur. Somnia vera sunt certa. Ora omnium dominatorem ut omnia convertantur in pros-
- 13. A quarta hora diminutio sanguinis bona est. Qui fugit cito invenietur. Puer natus animosus, audax, rapax, sibi soli placens, non diu vivet. Subtilis sed juvenis morietur, lucrans per terram et graciosus erit frugibus. Puella nata superba, animosa, temerata, multos viros habens, cito morietur. Eger cito evadet. Nichil castigatur pro peccatis et diu languescet. Somnium cito fit; infra 62 dies complebitur. Res

Fol. 33<sup>v</sup> 151

perdita non recuperabitur. Eger cito morietur vel convalescet. Questio tertia: 145 de fluxu et refluxu maris ponitur questio. Dicitur < quod> cum mari† incorporetur virtus supracelestis, movetur fluendo natural-160 iter. Et ita virtus ut dicitur, est virtus corporis lunaris. Vult tamen Aristoteles quod causa fluxus maris est strictitudo laterum eius. Hec tamen non est causa fluxus, sed est quasi conferens ad fluxum eius. Velocitas autem fluxus causatur per strictitudinem laterum. Ad iam dictum plenius intelligendum. Sciendum quod cum Luna habeat potes-165 tatem super humida per incorporationem radiorum suorum in aquas maris, facit eas inturgescere velut volunt quidam, eas rarefacere quod ostendit\* per experimentum nautarum ducentium† naves plus profundare se < plus > in aquas maris tempore fluxus quam refluxus. Quod non contingeret nisi essent aque maris rarefacte magis. Et sic fluunt 170 aque maris. Ex quo enim inturgescuntur vel magis rarefiunt, querunt <sibi> ampliorem locum. De numero fluxuum in uno die naturali: sciendum quod duo sunt quia cum Luna oritur in oriente alicuius maris tunc primo infundit radios lunares in aguas maris et fortiter imprimit virtutem suam movetque mare, ut dictum est prius. Et augmentatur 175 hec motio quousque Luna pervenerit usque ad meridiem. Cum autem transierit meridiem, minoratur virtus <eius> effectiva et redit mare ad proprias canales quousque perveniat ad occidentem; et ab occidente usque ad medium celi sub terra respectu nostri habitabilis iterum augmentatur mare et a medio celi sub terra et iterum minoratur < mare> 180 quousque iterum perveniat ad ortum. Et sic in una revolutione ab ortu ad occasum sunt duo fluxus et duo refluxus, quia secundum duas quartas celi sunt duo fluxus et secundum alias duas sunt duo refluxus.

14. Omnibus bona est: sanguinem minuere, mancipium emere, uxorem ducere, puerum ad scolas mittere. Puer natus mercator erit.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Questio tertia. This material is from Olga Weijers ed., Les Questions de Craton et leurs Commentaires (Leiden and Cologne, 1981), pp. 104-106, MS M1 YAL.

<sup>†</sup>maril maris

<sup>\*</sup>ostendit] extendunt

<sup>†</sup>ducentium] dicentium

- 185 Signum oculo† vel in femore habens, audax, superbus, sibi soli placens. Cito morietur et proditor erit; periculum in aqua patietur. Cancrem in lingua habebit, loquax, dolorem capitis habens. Puella nata signum in cervice habebit, superba, multos viros desiderans, non diu vivet. Eger cito convalescet et non morietur quia medicamentis sanari potest. 190 Somnium infra breve tempus effectum habet. Cautus esto.
- 15. Sanguinis diminutio non est bona. Testamenta dare non est infirmum. Puer natus benignus, periculosus patitur de ferro vel in aqua, pauper et juvenis morietur. Dolorem capitis patiens et claviger erit. Puella nata verecunda, casta, viris placens, si post triduum vixerit. 195 Eger non surget, nec evadet. Somnium non nocebit nec memorie tradendum est. Ad omnia opera bona et utilis est.
- 16. Nullis rebus utilis est nisi furtis. Qui decumbit mortuus nuntiabitur. Puer natus hospitalis, efficax, stabilis, in etate melior ac melior erit. Negligens et pauper, per longa tempora raptor pecudum, in peri200 culo aque erit. Puella nata hastuta, omnibus amata. Eger ut supra dictum est. Somnium post longum tempus implebitur. Dolor erit maximus nisi clementia Dei preveniat consequenter. Sanguinem minuere non presumas. Eger cum magna pena sanabitur. (Fol. 34)
- 17. Nulla in minuendo sanguinem felicitas aque aliquod opus 205 operari vel serere. Puerum ad scolas mittere bonum est. Puer natus periculosus in partu, amicabilis, hastutus, sapiens, litteratus, audax et verax et felix erit. Suspensus, vel exul, vel diffamatus. Puella nata signum habet ut puer. Tum uni viro contenta. Eger diu languescet. Somnium cito implebitur infra 10 dies. Bonum est bellum facere et iter 210 agere. Furtum non invenietur. Questio quarta: 46 item tangit questionem quare Luna modo sit plena modo amittit splendorem et nitescit. Unde sit plena quia est obvia flammis frigidis, id est, Solis, inde amittit quia est propior Phebo, quod qualiter fiat videmus. Dicunt quidam quod tanta est Solis claritas que obscurat omnes vicinas stellas unde, 215 cum Luna est propior Phebo, ex splendore eius obscuratur. Cum incipit elongari a Sole incipit videri in parte et cum remotissima a Sole

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Questio quarta, William of Conches, commentary on *De Consolatione Philosophiae* I, m.5, fols. 73° - 74°.

toculo] oculos

est tota videtur quia cum ipsa oritur et Sol occidit et ita non impedit eius lumen. Sed si hoc esset verum deberet Luna prior apparere ex parte remotiore a Sole quia in ea minus impeditur. Sed semper prius 220 apparet ex parte < propiore > Solis non ergo verum est quod dicunt. Dicemus ergo quid nobis videtur Luna ut volunt omnes philosophi. Proprium splendorem non habet quia si haberet splendorem haberet et calorem ut Sol. Si haberet calorem, quia proxima est terre faceret et calorem in terra et ita cum per singu-(Fol. 34<sup>v</sup>)-los menses perficeret 225 zodiacum suum et curreret per omnia signa. Cum venerit ad Cancrum faceret calorem estatis, cum ad Capricornium frigus hyemis et ita per singulos menses. Habemus temperiem hyemis et estatis nec possent vivere herbe et arbores. Non igitur habet proprium lumen, sed est corpus simile speculo et accipit splendorem a Sole et modo relucet. 230 Hec est item natura omnis luminosi corporis quod illuminat aliud ex parte sui fundere lumen, in opposita parte† jacet umbram, igitur Sol illuminat Lunam cum est suppositus Lune ex parte sui, id est, versus terram facit umbram et ita non videtur. Sed cum incipit Luna removeri a Sole in parte versus Solem [solem] incipit splendor descendere, et 235 ideo ex parte Solis videtur splendor et ascendit umbra et tunc est plenissima. Quando appropinguat Soli incipit umbra ex opposita parte descendere et splendor ascendere et ita incipit deficere donec iterum super-

- 18. Multis rebus agendis\* utilis est: conjugem ducere, puerum ad 240 scolas mittere, sanguinem minuere. Puer natus signum habet in geniculo. Inquietus, superbus, multiloquus† et dives erit. Niger, religiosus, dolorem capitis patiens. Puella nata signum habet ut puer, casta, laboriosa, servatrix, sed in posteriori etate largior erit. Eger cito resurget. Somnium utile est et infra triginta dies eveniet et non tardabit.
- 245 19. Omnibus rebus agendis utilis est. Sanguinem et alia plurima facere bonum est. Puer natus signum in supercilio vel in pollice habet, hastutus, fidelis, secundum quosdam. Sapiens, decens, melior erit bellator honorabilis vel raptor bovum et grani et gladio peribit secundum

<sup>†</sup>parte] perte

<sup>\*</sup>agendis] agendum

<sup>†</sup>multiloguus] multilogus

154 Fol. 34<sup>v</sup>

quosdam vel in aqua. Puella nata similiter, sed uni viro contenta erit 250 omnino. Eger cito convalescet. Somnium infra 5 dies patefactum erit. Qui rem amiserit non inveniet. Qui fugerit vel furtum fecerit non invenietur. Infirmans ydeo privatus erit, laborabit et convalescet.

- 20. Omnibus operibus vanissima est, sed sola diminutio sanguinis bona est. Puer natus hastutus agricola erit, bellator et latro erit, reprobus et in campo morietur vel secundum quosdam fidelis, multa scandala patiens. Puella nata viros multos spernit. Eger post 7 dies resurget. Somnium non est credendum, vel infra 24 dies in gaudium revertetur. Plantare, seminare, Deum orare bonum est.
- 21. Ab hora matutina usque ad 3 sanguinis diminutio bona est. Sed gladiatoribus non est bonum ad pugnandum. Furtum non invenietur. Puer natus niger, religiosus, dolorem capitis patiens, laboriosus in partu, misericors, litteratus, multa scandala patiens, exul vel suspensus erit. Signum habens in femore vel in via morietur, tantum diu vivens, ingeniosus et fortis et fidelis. Puella nata contenta. Eger cito morietur vel difficile evadet. Somnia vera sunt nec memorie tradenda quia fallent.
- 22. Multis rebus utilis est. Diminutio sanguinis ab hora 12 utilis est. Puer natus patiens, mendicus, luxuriosus, exul erit vel gladio peribit et multa mala et adversa patiens. Puella nata honesta et pudica. 270 Eger diu egrotabit et convalescet aut subito morietur. Somnia vana sunt vel convertentur in gaudium. Qui fugerit cito invenietur.
- 23. Diminutio sanguinis bona est. Puer natus fidelis, agilis, et discretus erit et vitalis sed neque pauper, multa scandala patiens. Adulator aliquantulum fur sed litteratus erit. Puella nata bona et verezoro cunda. Eger vix evadet. Somnium vanum est. Uxorem ducere, quicquid volueris facere bonum est. Furtum vel qui fugerit cito invenietur. Edificare, plantare, seminare utile est et bonum.
- 24. Diminutio sanguinis bona est et omnia agere vel incipere bonum est. Puer natus pugnator erit et ingeniosus, vitalis in magno gaudio vivere debet, sed plures terras ante mortem transire debet, sed in senectute dimersus erit, juvenis in periculo aque erit, luxuriose vivens vel largitor multorum, quia magnus erit. Puella nata pulchra et fortis erit. Eger cito morietur. Somnium pro nichilo habendum est. Qui rem perdiderit numquam recuperabit. Furtum non invenietur.

- 285 Soli non videatur omnino. Qui in decimo vel undecimo die Aprilis de ambobus brachiis sanguinem minuerit febres non habebit. Qui in fine May quarto vel quinto die de ambobus brachiis (Fol. 35<sup>r</sup>) sanguinem minuerit lumen oculorum non amittet. Qui in septimo decimo die Martii [in dextre] de dextro brachio de media vena sanguinem 290 minuerit, febrem in illo anno non habebit. Qui sanguinem minuerit in sinistro de capitali et qui in die Sancti Stephani sibi minuerit in illo anno non laborabit continua.
- 25. Sanguinis diminutio bona est. Venationes exercere multum proficit. Puer natus crassus et gravis in corpore, contentiosus et vitalis erit, et si vivet, superbus erit et multa scandala passurus. Puella nata avara et tamen bona in lanifico opere. Eger infra 8 dies convalescet. Somnia infra 9 dies manifesta erunt. Qui rem amiserit, infra viginti dies recuperabit.
- 26. Sanguinem minuere non est bonum. Puer natus sapiens et memorosus, dimersus vel luxuriose, adquirens victum suum. Puella nata dives et honesta erit. Somnia vera sunt et certa infra tempus predictum. Eger sanabitur. Somnia perfectum habent sed nichil nocebunt. Fugitivus cito invenietur. Furtum non invenietur. Non est bonum contra inimicos ire. Tres sunt dies in anno observandi, videlicet octavo kalendas Aprilis, et primus dies in Augusto et novissimus dies in kalendis Decembris. In hiis diebus qui minuerit hominem vel pecus de vena infra tres dies post ea morietur vel cito post. Isti dies sunt maxime convenientes hiis predictis hoc est certis horis ad minus, si quis eas cognoverit ut in kalendario notantur† recte eum inspicientibus.
- 27. Sanguinis diminutio bona non est. Puer natus cautus et prudens et amicabilis erit. Periculum in igne passurus, vel multa scandala patiens. Puella nata sapiens, honesta. Somnia nichil nocebunt. Eger cito si Deus voluerit ordinare et medicamine sanari potest. Qui in lecto ceciderit turba vertitur sed ad vitam revertetur. Et quicquid volueris bonum est. Furtum invenietur cito.
  - 28. Sanguinem minuere bonum est. Potionem accipere multum proficit. Puer natus laboriosus et in omnibus crudelis, negligens bonus multiloquus vel patiens scandala. Puella nata modesta, obediens et

\_

<sup>†</sup>notantur] natantur

fidelis. Eger convalescet. Somnia certa sunt et non nocebunt. 320 Infirmus aut cito comfortabitur aut diu languescet et morietur. Furtum non invenietur.

- 29. Sanguinem minuere bonum est. Puer natus docilis, eruditus in scientia et gloria eminens, dulcis et suavis, bonus, fidus et vitalis, sed in igne peribit. Puella nata sapiens et dives. Somnia enim interdum 325 vana sunt ideo per omnibus memento quod psalmas dicunt: "Jactos errare fecerunt." Somnium bonum et certum est sed non credas somniis, quoniam multa cogitatum tunc in domino. Infirmus sanabitur.
- 30. Sanguinem minuere non est bonum. Puer natus fortis, fidelis, atque benignus, bonus et proviso erit, periculum aque patiens vel multa san scandala patiens. Puella nata felix et mansueta. Eger languore laborabit, sed domino adjuvante convalescet. Somnium infra 3 dies vel infra 70 dies eveniet. Infirmus quasi mortuus erit vix evadet. Furtum raro invenietur.†

## C. 59 (Fol. 36<sup>r</sup>)

d. 1 Sol quartus planeta <est> inde <Sol> dictus, quod solus luceat stellis ceteris obscuratis splendoribus suis. Vel ideo dicitur Sol, quod sit super omnia lucens, omnibus stellis lumen prebens. Per zodisacum tricentis sexaginta 5 diebus graditur, circulumque suum 28 annis perambulat. Sol in ortu suo maculosus vel sub nube latens dium indicat pluvialem, si rubet, sincerum, si pallet, tempestuosum demonstrat. Si concavus videtur, ita ut in medio fulgens radios <ad> austrum et aquilonem emittat,\* tempestatem humidam et ventosam significat. Si</a> pallidus in nigras nubes occidit, aquilonarem ventum determinat. De eius proprietatibus sunt 7 versus:

Fulgidus, effundit, radios, fons ipse caloris.

Attrahit hic nubes, specimen vel forma coloris.

Illustrat Lunam, noctemque diemque ministrat.

Fructus maturat, ac humida cuncta resiccat.

Intrat, si reseras, glacies et dura relidit.

147 unidentified

15

 $<sup>^{\</sup>dagger}Folio~35^{\nu}$  containing the portrait of Sol is printed as Figure 10 of the Introduction.

<sup>\*</sup>emittat] emittit

Letificat sanos oculos, lippos quoque claudit. Occidit et oritur, descendens hinc quoque scandit.

Nunc redeamus ad ea que restant de Sole dicenda. Sol perdidit 6 partes 20 claritatis sue in lapsu primi hominis, quas utique recuperabit post conflagrationem mundi et renovationem elementorum. Sol cum igneus sit, primo motu conversionis sue amplius incalescit. Cuius igni aqua nutritur et ex contrario elemento virtutem luminis et caloris accipit.

- d. 2 Unde videmus <eum> sepius† madidum atque rorantem.
  25 Sol per se ipsum movetur, non cum mundo vertitur. Nam si fixus celo maneret, omnes dies et noctes equales efficeret. Sed <nunc> spatiis inequalibus orbis annos conficit propter <temporum> mutationes. Oriens diem facit, occidens noctem inducit. Nam dies est Sol super terram, <nox vero est Sol sub terra>. Ex ipso menses anni numerantur, 30 ex ipso vicissitudines temporum sunt.
- d. 3 Nam, ut Clemens ait, Sol cursus diversos accipit, quibus aeris temperies pro ratione temporum dispensentur et, ordinem per mutationem motus habent\* ut ipsa temperies indissolubilis et inconcussa servetur. Nam dum ad superiora conscenderit, ver temperat. Ubi autem† ad summum celi venerit, estivos accendit calores. Descendens rursum autumno tempore redit. Ut vero ad superiorem redit circulum, ex glaciali compage celi rigorem nobis hyberni temporis et frigoris derelinquit.
- d. 4 Eclipsis Solis fit, quotiens < Luna> tricesima ad eandem 40 lineam quo Sol vehitur pervenit eique se obiciens Solem obscurat. Nam deficere\* nobis Sol videtur, dum Soli orbis Lune opponitur. Sol fons caloris est, nubes† de terra attrahit per vapores, fructus maturat, fluida

<sup>148</sup> Isidore of Seville, ed., Lindsay, op. cit., III. 51.2.

<sup>†</sup>sepius] sapius

<sup>\*</sup>habentl habunt

<sup>†</sup>ubi autem] ut

<sup>\*</sup>deficere difficere

<sup>†</sup>nubes] ymbres

siccat. Sol fortior est terra, sicut dicit Ysidorus<sup>149</sup> et non multi et maximi philosophi probant, octies maior est quam terre globus. Sed ideo cubitalis nobis videtur, quia remotissimus in altitudine a nostris oculis separatur.† Igneus tamen est temperatissime causa et sic omni nature amicus, magnitudo requiratur in tabula sequente.<sup>150</sup>

### C. 60 < Leo >

d. 1 IN HOC SIGNO NATUS crudelis, cui due uxores erunt si fuerit laicus, si clericus, unum beneficium, graciosus, audax et omnes inimicos suos superans, multos habens honores toto vite sue tempore. 5 Et sicut crescet in senectute sic in divitiis. Omnibus sibi servientibus largus erit, sed et instabilis, et se minoribus malus, paucos habens In loco nativitatis sue non manens. In juventute optime vigens, fortis in tibiis et stature communis. Magnam habens vocem, habens secum spiritum sanctum. Semper bene loquens, et inter 10 honorificos et propter fidelitatem suam a multis collaudabitur tam a pauperibus quam de divitibus. Nec damnum inferent sibi familie sue nec id facere presument. Omnia acquisita\* caritate† expendens. (Fol. 36<sup>v</sup>) Pueros plures 10 sustentabit, nullum patiens defectum, de divitibus multa bona accipiet. In languore\* et dolore quandoque vexatus, 15 numquam de† uxore. In tibia dolorem patiens, in latere dextro signum habens rubeum vel super oculum, cupiens quid materie adquiret, vulneratus pluribus vulneribus 2. Peregre proficiscens, mulieres sepe diligens et sepe inde frigescens. Dolorem vero meroremque de puero non suo habebit. Pinguis erit faciem, grossius habens dextrum latus quam 20 sinistrum. Secretum signum habens juxta cor suum. Dies boni et

<sup>149</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> d. 1 - d. 4 Boese, op. cit., Bk. XVII, c. 7, pp. 389-391.

<sup>†</sup>separatur] separetur

<sup>\*</sup>acquisita] acquosita

<sup>†</sup>caritate] caritative

<sup>\*</sup>languore] langor

<sup>†</sup>numquam de] de nequam

mali, annus termini vite sue, et contra hec remedium<sup>151</sup> videantur figuraliter per sequente.

§ 1. MULIER NATA signum habens in facie quod gravitatem suam declarabit, multos capillos habens in capite, bene formosa, plena multis operibus pessimis, cor habens avarum et valde irascens, magnum habens caput cum voce rotunda, sanum corpus [habens] habens, visui perspicabilis erit. Latos habens humeros, non litigans, multa habens bona que perdentur suis pessimis verbis, et pro alienis. In medio vite nec patiens lites, languores neque merorem, quia vero quandodam artem bene sciet que sibi multum proficiet. Cum 3 viris habens pueros, pro pueris dolorem patiens, mutabilis de loco in locum erit et in capite fere mortua. Fluxum sanguinis patiens. Igne cremata vel ferro vulnerata vel fortuitu casu.† Post hec gaudens de filiis. In facie vel in tibia signum habens magnam de inimicis vindictam videns. Fortis in lingua. Corporis erit communis statura. In operibus sapiens, et in mente tribulationem patiens, tunc dives et in capite convalescens. Dies boni et mali, obitus, et remedium requirantur ut supra.

C. 61

d. 1 Bene quidem per Solem qui secundus planeta dicitur et mater luminum in hac pictura et fructuari caritas intelligitur. Qui quidem\* recte pingitur vultu decoro, vestibus albis, floribus stipatus, singula aurea <zona> succinctus,† cum leone in pectore, stans in flamma ignea, et cum inter tibias glaciebus.

pars 1 Unde considerandum est vultus largientis, quia dictum est

<sup>151</sup> remedium: the practice of reciting or wearing on the body scrolls containing portions of specific psalms to ward off unfavorable astrological fortunes was common. See, for example, Trinity College, Cambridge MS 0.9.10, fol. 67 for either sex in Aries: "et si evasit vel sciam voluit evadere ista periculosa portet super se istum psalmum 'omnes gentes plaudite manibus' or the same tag for a woman in Gemini "cum caractere in carta virginea," fol. 68°. "Per sequente" directs the user to the "remedial" Table 12.

<sup>†</sup>casul casus

<sup>\*</sup>quidem) que

<sup>†</sup>singula aurea <zona> succinctus] singulo aureo succinctus

"hilarem datorem diligit Deus." <sup>152</sup> Et juxta vultum respicientis caritas perpenditur largientis. Nam vero per vultum homo tam ad bonum quam ad malum allicitur. In albidine vestium caritas in conscientia cognoscatur et mentium, in qua munda <et> radiata florescit, comburit et illucescit. Qui vero permanendo in immunditiam perpetrat non est in caritate. Unde bene dicitur "esto in perfecta caritate, et quod-cumque vis fieri fac, quia nulla immunditia facta est in caritate." <sup>153</sup> Unde, caritas si sola habeatur, recte habentur\* cetera, que si defuerit frustra habentur† omnia. Quia caritas non excidit, non agit prosperam, non est ambitiosa, non querit que sua sunt, non inflatur, non irritatur. Caritas benigna est. Omnia credit; omnia sperat; omnia sustinet. Karitas Grece, dilectio Latine, unde dictum est "amor vincit omnia." <sup>154</sup>

pars 2 Unde bene in vestibus albis dicitur. Tertia pars picture dicitur floribus stipata. In quibus 4 consideranda sunt, scilicet: radix, stipula, flores, et fructus. Per radicem caritas in pueritia. Nam infantes infra etatem 7 annorum mortaliter peccare non possunt et hoc propter 7 que notantur in hiis versibus:

Sunt pueri parvi; puri, parvo satiati
Ludunt, conformes, cito dant, cito pacificantur. 155

Per stipulam adolescentia\* designatur, in qua bene operantes in negociis secularibus, divinis vel spiritualibus bene excusantur honeste laborantes manibus, meditando, legendo, psallendo, discendo, erudiendo, orando, divinisque serviciis perfruendo, talibus namque et hiis similibus adquiritur perfectio caritatis, que bene stipula omnia sustinens comprobatur. (Fol. 37') Observando 10 precepta Decalogi, omittendo 7 criminalia

<sup>152 2.</sup> Cor. 9.7.

<sup>153</sup> This appears to be an expansion, by John or another writer, of Augustine In Ioannis epistulam ad Parthos tractatus X, 7.8 PL 35.2033: "dilige, et quod vis fac."

<sup>154</sup> Virgil Eclogues, 10.69.

<sup>155</sup> BL MS Arundel 507, fol. 73 and Werner, Lateinische Sprichwörter, p. 118.219.

<sup>†</sup>comburit] comburet

<sup>\*</sup>habentur] habuntur

<sup>†</sup>habenturl habuntur

<sup>\*</sup>adolescential adolescia

peccata. Deinde flores parturiet gradatim et paulisper accrescens ab inferiore usque ad superius pervenitur, qui velut† flores odoriferi 35 odorem spirant suavitatis, veluti misericordie et pietatis dona proximis perimplenda, verbis, operibus, et exemplo bone actionis, que licite floribus comparantur medicando, odorendo, fragrando, condiendo, id est, docendo, confortando, castigando, patiendo, dimittendo, audiendo, consulendo, et huiusmodi, vel aliter cibando, potando, vestiendo, colli-40 gendo, visitando, distribuendo, sepeliendo. Ecce flores caritatis. In talibus minor gradus perpenditur caritatis. Deinde pervenitur ad fructum, qui devotionis perfectio bene nominatur, id est, perfectio devodesiderando, languendo, tionis,\* gratiarum actio, suspirando, et cum ceteris huiusmodi operibus, sine murmure, sine 45 tedio, sine calumnia, sine angustia et merore, sine accedia, sine mora, prout mutabilitas huius fragilitatis pati cognoscitur in hac vita. Qui succensus igniculo divini amoris, degustando melliflue suavitatis ardorem velut alter Job altiora petens solidatur nec mutabilis nec fatiscens.†

pars 3 Accinctus lumbo singulo justitie, id est, aurea zona, quia so sicut aurum omni metallo pretiosius, sicque caritas omnium virtutum, unde dictum est operculum templi Salomonis erat\* lamine auree, 156 unde caritati non deest justitia, unde 2 iste sorores conjuncte non separantur, cum sit altera mortua sine reliqua. Caritas in pueritia florescit, in adolescentia supportat, in senectute odorificat, in senio 55 fructificat, ardet, et lucescit.

pars 4 Que bene propter actus probabiles stans in igne dicitur. Quia velut ignis omnia consumenda consumit sic caritas, id est, ille divinus ignis quem veniet spiritus sanctus mittere in terram et itaque nisus† ut ardeat, ut dictum est: "et alibi, ignis ardebit in altari meo, et sacerdos

<sup>156 2.</sup> Chron. 3.5.

tvelut] velud

<sup>\*</sup>devotionis] devotio

<sup>†</sup>fatiscens| faticiscens

eratl erant

titaque nisus] et ut quid nisi

- 60 mane surgens apponet ligna ne ignis extinguatur." Sed quis est qui pretermissis cunctis sensualitatibus labent desiderando, meditando, dictum concupiscendo et fortiter perquirendo, dummodo perveniat ad illam civitatis Hierusalem mansionem ubi < sunt> pax, caritas, omnia gaudia melliflua et incontaminata? Igitur omnes sumus in via, nondum 65 in patria, desiderantes, nondum fruentes.
- pars 5 Hinc est quod glacies scillantes et liquescentes in hunc ignem temperatissimum redeunt† ne semper extensi dirumpantur et pereant quia nullus in hac mortali vita sufficere sine alicuius operis intermissione potest nam qui dicit se sine mensura discretionis hanc custodire, caveat ne cadat. Prelati comparantur Soli, predicatores vero Lune. Clerici, minores stellis, vel populus communis. Sol et Luna eclipsim patiuntur per lapsum peccati. Sol vero propter vilitatem receptionis, propter asperitatem exasperationis, et propter capacitatem cupide receptionis. Luna propter inobservantiam religionis, propter superbiam elationis, propter appostasiam aversionis, vagando per seculum, procurando alium statum et redeundo ad seculum. Sol et Luna tenebrescunt, stelle minores nunc clarescunt, quod est mirabile et talibus detestabile, quia dolendum est, unde Augustinus "exsurgunt indocti et rapiunt celum, et nos cum totis scientiis nostris in infernum demergimur." 158
- § 1 Sol dicitur habere filium, qui Pheton dicitur, qui interpretatur ardor, qui filius Solis bene dicitur esse, quia ex Sole calor procedit, qui filius clementie esse dicitur, id est, humoris, quia sine humore fervor esse non potest. Hic currum Solis ducit. Sol dicitur habere currum propter circuitionem circa terram. Hunc trahunt 4 equi, quia sunt diei 4 proprietates.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> cf. Lev. 6.12.

<sup>158</sup> Augustine Confessions, 8.8.19 YAL.

<sup>†</sup>redeunt] reddunt

(Fol. 37°) In mane enim rubet, deinde splendet, postea calet, ad ultimum descendit, et tepet. Quibus proprietatibus bene conveniunt nomina equorum. Primus enim Erichtheus, id est, rubens. Secundus Acteon, id est, splendens, tertius Lampnus, id est, ardens, quartus Phi90 logeus, id est, amans terram. 159 Hos† Pheton ducit, cum maxime in eo ardor dominatur, unde quidem 4 partibus caritatis supradictis conveniunt.

<sup>159</sup> Boese op. cit., Bk. XX, c. 12, p. 426.

thos] hunc

(Fol. 38r) C. 62

- d. 1 Jupiter† 6 planeta <est> qui et Phenon dicitur. <Zodiacum peragit annis duodecim. > Est autem planeta iste calidus et siccus. Est autem vocatus a gentilibus Jupiter, a deo suo qui Jupiter dicebatur. 5 Dicitur Jupiter quasi jubens pater, nec totaliter forte sine ratione, cum in ascensione syderis huius omnia terre nascentia vi erumpunt.\* Nisi enim virtute quadam occultiori rerum semina a suis principiis dividerentur, semper apparerent in statu sue creationis immobiliter permanere. Sed indidit Deus globiferis stellarum circulis et maxime plane-10 tarum talem virtutem, ut a motu sui principii creata rerum vegetabilium transire facientes se ad multiplicationem transferant consimilium, et successionis et posteritatis quasi subole concupita in se manere volentes soli, semina de se fundunt, semina† iterum in alias\* proventuras, ceduntque semper succedentibus aliis et ad rerum principium terram 15 iterum revertuntur. Et hoc est quod Dominus dixit in prima rerum creatione animantibus. Dixit "crescite et multiplicamini"; et terre dixit "germinet terra herbam virentem" et cetera. Omne corpust constat ex 4 elementis; lignum autem corpus est, et lignum quidem igni conjectum ignis materies que ei inest ardet; terre vero materies < per 20 fumum > in cinerem vertitur, aeris autem et aque materies per fumum in aerem evanescunt; ideo autem eius fumus amarus est, quia natura aque salsa est, vel quia terre permixta est. Ecce quam evidentissimis rationibus ostensum est, quod omnia vegetabilia non propriis motibus <ad superiora consecendunt, sed Lune, Solis, vel certis motibus> 25 planetarum ad alia transferuntur. Exceptis ergo hiis que ad liberum arbitrium hominis vel ad specialia divine voluntatis spectare videntur.
  - d. 2 Deus omnipotens rerum causas istarum, que inferius sunt, sub stellarum motibus esse constituit. Quod lucidius sub motibus

<sup>160</sup> Gen. 1.22; 1.11

<sup>†</sup>Jupiter] Jubiter

<sup>\*</sup>vi erumpunt] inerumpunt

<sup>†</sup>seminal seminum

<sup>\*</sup>alias aliis

<sup>†</sup>corpus] tempus

planetarum, Solis et Lune constare probatur> dum sub augmento 30 Lune vel defectu eius humores in hominibus et aliis animalibus crescere vel decrescere videantur; veris autem tempore < Sole superius ascendente > erumpunt frondes, flores fructusque de floribus; et dum citius ascenderit Sol, vapore sub sicco et igneo fructus et semina maturescit, et hoc per id quod humiditatem superfluam calore desiccat. 35 et in eis remanet† siccitas et humiditas temperata. Rursus quis non videat, Sole postmodum descendente et per orbis climata in divexa cadente, qualiter priorem estivi temporis ordinem in rebus exercitat, ut queque virentia Solis aversionibus arefiant,\* cadant stantia, rigida cervice tepescant et, ut breviter dicam, specie† sua dolent omnia et reces-40 sum fomenti solaris lugubri facie et tabita forma deplorant? Si hec igitur in Sole et Luna videmus, quare non idem de ceteris planetis plena ratione credamus? Dicit commentator\* super astrologiam Martiani quod, si non esset alius planeta a Jove qui est† Jupiter in celi firmamento, omnes homines essent immortales. 161 Intelligendum est 45 autem secundum cursum forsitan nature, non secundum voluntatem et potentiam creatoris. Est autem, ut dicit Martianus in libro de astrologia, "stella Jovis que est Jupiter ad omnia salutaris" et secundum naturam mortalibus <ab ea> sanitas inparitur. Neguaquam autem aliquem de fidelibus moveat dictum esse in Genesi "fecit enim Deus duo 50 luminaria magna." 163 "Magna" dictum est non quod maiora corpore vel lumine apud se, sed "magna" dictum est comparatione aliorum

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> See Cora Lutz ed., Remigii Autissiodorensis Commentum in Martianum Capellam Libri I-II (Leiden, 1962) 1.15, p. 91 "in Jovem . . . esse causam prosperitatis vel felicitatis."

<sup>162</sup> Martianus, De Nuptiis Mercuriae et Philologiae, Book VIII. 885 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Gen. 1.16.

<sup>†</sup>remanet] remaneat

<sup>\*</sup>arefiant] arefiat

tspecie] spem

<sup>\*</sup>commentator] conditor

<sup>†</sup> estl et

syderum, que minus et ideo minora videntur apud nos, que tamen† sunt maxima apud se, et hoc propter remotionem suam. <sup>164</sup> Si enim Luna equalis quantitate videtur Soli, qui tamen sexies vel septies maior est, et hoc ideo quia remotior: quid estimare poterimus de reliquis tribus planetis, qui longe superiores sunt Sole? Mars enim planeta 5 in tantum et paulo plus superior est quam Sol. Jupiter vero sextus planetarum in quintuplum Marte altior est. Saturnus autem planeta septimus, qui et ultimus est, et Jove in duplum fere superior est. Vide ergo in quantum Saturnus planeta septimus Sole superior compro-(Fol. 38°)-betur et estimemus, si possumus, quam Saturni sydus magnitudini Solis valeat comparari. Aereus temperata,\* calida et humida, plus tamen calida. Omni nature amicus magnitudo patet in figura. <sup>165</sup>

# C. 63 < Sagittarius >

d. 1 HOMO NATUS penuriosus. In facie fuscus, nigra habens supercilia, hilare vultu et dicere cupiens diversa, sine defectu domum suam† gubernans, multas expendens divitias et in eis morietur. Caveat tamen ne odiatus <sit>. Quater cadet in manibus cuiusdam domini cum quo torquetur. Invidiosus naturaliter erit. In mente retinens mala. In brachio dolorem patiens. In capite percussus ut non prevaleat stare. In loco nativitatis sue non manens. Amore eius leviter ac subito ab amicis cito cadet, nec perfecte diligens, nisi forte mulieres voluptuose. Divitias colligens et avarus. Cum irritatur non faciliter pacificatus, quod sibi multotiens damnum inferet. Multum sibi prodest sapiens esse in operibus, quia in cambitione stabit fortuna sua. Post hec omnia vitans mala et in bonis finiturus vitam eius. Discretus et liberalis, et forte pertingens ad magnam dignitatem. Tres viri aut mulieres\* cupient facere sibi damnum, nec prevalebunt, qui vero

<sup>164</sup> ff. Augustine, De Genesi ad Litteram Book II, c. 16 PL 34.278 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> C. 62 d. 1, d. 2 Boese op cit., Bk. XVII, c.9, pp. 392-394.

<sup>†</sup>tamen] cum

<sup>\*</sup>temperata] temperate

<sup>†</sup>suam] sua

<sup>\*</sup>mulieres] muliere

postulantes veniam prosternent† se coram pedibus eius. Multotiens in operibus suis impeditus, capietur in locum fortem propter suam audaciam. Cum ferro vulneratus, morsus canum vel serpentum patiens. Post hec ad arciorem locum perveniet, in quo multa mala et opprobria de se dicentur, tamen amabitur et honorabitur. De quadam muliere multum meliorabitur. Hereditatem alienam adquirens et fortis erit, vitam pulcram ducens et bona si sese bene custodiet.\* Signum habens in lumbo vel unico carens oculo, vel maculam in collo vel gibbum super nasum, vel in brachio vel in pede signum vulneris. In primis sex annis languore gravabitur† in infirmitate detentus. Hac eadem egritudine perdurante 2 annis occumbens interdum quandoque pergens, quod si supervixerit, etas, dies boni et mali et remedium ut prius requirantur.

§ 1 MULIER NATA amabilis paucos habens crines, in lumbis rotunda. Sanum cor habens. Corpore pulcra et membris cunctis, nec viris acquiescens nisi subito capiatur. Affabilis nimis nec valentia preferens verba. Bene conjugem diligens et ab eo bene dilecta. Habens cor durum et irritata valde aspera. A conjuge divorcium\* petens propter angustiam in corpore eius. Quia a conjuge reprobata et scandalizata quasi propter infirmitatem quandam eius mamillam invadet. Ab aliis consilia non petens, quia in oculis eius se sapientissimam reputabit bonam habens conscientiam. Signum habens in corpore vel in capite. Bis nuptiis tradita vel pluriens, cum primo parvo vivens tempore, cum duo annis 12. Etas, dies mali et boni et remedium ut prius.

## C. 64 < Pisces>

d. 1 MEMBRO CARENS natus, iracundus, lites diligens, unum forte perdens amittens vitam, in multis cadens periculis, super mamillam vel super humerum habens signum. Morsum canis patiens vel cum alio pecude percussus. Simul et senilis 2 pueros generabit. Signum super brachium vel digitum habens. Magnam habens tribulationem tamen salvabitur. De morte sua non curans et ideo male ex-

<sup>†</sup>prosternent] prosternabunt

<sup>\*</sup>custodiet1 custodierit

<sup>†</sup>gravabitur] gravetur

<sup>\*</sup>divorcium] devorcium

(Fol. 39<sup>r</sup>)-pediet, magnum damnum patiens et forte oculo carebit. Signum super pedem habens et dolorem in genu. Si laicus 2 habens uxores, ad ignotum locum pergens et multas patiens tribulationes. Ferro vulneratus fere ad mortem percussus et fere in aqua mergetur. Optimum et electissimum amicum suum in necessitate perdet. Aut cum igne vel aqua cremabitur, male in corpore mordebitur. Magna culpa accusabitur et inde magnum pudorem patietur quibus devictis domi permanebit ante quadragesimum annus. Signum habens in pede. Tunc undique infirmitates confluent. In multis rebus erit fortuna eius quia venditio et emptio erunt sibi feliciores sive fuerint in panno sive bestiis, et maxime in partibus orientalibus. Etas, dies boni et mali cum remedio requirantur ut supra.

§ 1 MULIER NATA dolorem capitis patiens. Invidiosa cum acerbis verbis, morigerata gestu, sapiens et docta. Bis nupta, posterior conjunx sibi melior, tunc colligens animalia, multosque patiet pueros, quorum gaudio letificabitur. In tibia vel in pede signum habens. Dolorem patiens de passione sub corde fundata, angustiam et nocumentum et sepe lites patiens pro amico suo. Cum igne vel aqua cremata. Formosa, et de clerico multa bona possidens. Cum uno proximorum discordiam faciens, aut in juventute vel in senectute de quadam bestia damnum patiens. Consilium est sibi sanum ut non in die dominica lavet caput suum. Si immundissima omnium erit,† scandalizabitur. 30 Etas, terminus vite, remedium requirantur ut supra.

C. 65

d. prima<sup>166</sup> Sequitur tertia ymago que et Jupiter nominatur <et est> quomodo eam depingunt poete, id est, virtutem prudentie. Per Jovem enim designatur poetice virtus amoris et benevolentie. Unde secundum Fulgentium Jupiter lingua Greca Zeus\* dicitur quod in nostra lingua idem sonat quod calor sive vita. Amore autem ignis est, amor inordinata vita est. Scio, dicit Hugo alloquens animam suam in suo

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> d. 1 - pars 3 John Ridwall, *Fulgentius Metaforalis*, ed., Hans Liebeschütz (Leipzig and Berlin, 1926), pp. 78-87 YAL.

<sup>†</sup>erit] esset

<sup>\*</sup>Zeus] Zelus

libro de Arra Anime, quod vita tua dilectio est. Etiam quod amor sit ignis docent multi sancti et philosophi, sicut patet ex Dionisio in suo 10 libro de Angelica Ierarchia. Depictio autem poetica dei Jovis notari potest, quia Jupiter iste pingitur:

Vertice curvatus, arena locatus, Aquilis stipatus, cum palma sceptratus, et auro velatus,

vultus eius amenus, et color serenus; filios regulans;† cornu cibatus.

pars 1 Iste sunt partes picture Jovis, quibus correspondent tante proprietates\* benevolentie et amoris. Nam Jupiter <pingitur> cum vertice curvato, quia pingebatur cum capite arietis. Et bene convenit virtuti benevolentie et amoris, que virtus est capitalis et principalis inter ceteras virtutes. Aries enim dicitur ab ares Grece quod est virtus Latine; et ideo caput istius virtutis est arietinum ad signandum dignitatis et perfectionis excessum, quem habet caritas in ordinatione omnium aliarum virtutum. De cuius dignitate tractat Augustinus in diversis locis, sicut in libro de Trinitate, ubi dicit quod nullum est donum excellentius isto Dei dono; et Apostolus dicit, quod maior virtutum est caritas; et in sermone suo de Laude Caritatis multa tangit de dignitate et excellentia istius virtutis et super canonicam Iohannis† plura tangit Augustinus de singulari excellentia caritatis.

pars 2 Secunda pars picture <est> de Jovis situatione. Nam poete eum vocant Amon, id est, arenosum; unde recitant poete: Jupiter iste potissime cultus\* in arenis Libee, ubi solemne est templum deo Amoni, Jovi scilicet addicatum, sicut tangit Lucanus in sua poesi. Et illud est proprium amoris veri et benevolentie se ostendere pro loco et tempore necessitati et indigentie. Necessitas enim probat amicum, ut dicit Cassiodorus libro Variarum et Ysidorus de Summo Bono (Fol. 39°)

15

<sup>†</sup>regulans] rugulans

<sup>\*</sup>proprietates] proprietate

tcanonicam Iohannis] canona 10

<sup>\*</sup>cultus] celitus

40

dicit,† quod in prosperitate incerta est amicitia; nescitur enim, utrum persona an prosperitas diligatur. Et ideo poeta loquens de amicitia fucata et simulata dicit:

Cum fortuna manet, vultum servatis, amici; cum cecidit, turpi verticis ora fuga.

In arena igitur est locus adversitatis, quia in arena consueverunt apud antiquos gladiatores pugnare et se mutuo interficere. Ideo locus vere amicitie a poetis ponitur in arena, et ideo signanter dicit Seneca in qua45 dam epistula, quod iste tripliciter errat, qui amicum querit in atrio vel aula. De isto multa essent notanda, que scriptura sacra dicit, sicut patet in Proverbiis, in Ecclesiasticis et aliis locis.

pars 3 Tertia pars picture est de Jovis administratione. Nam poete fingunt aquilam armigerum dei Jovis; et ideo pingitur a poetis vallatus 50 undique aquilis, sicut dominus aliquis magnus consuevit circumdari armigeris suis. Quomodo autem istud conveniat virtuti caritatis, pulcre docent auctores. Nam. ut docet Plinius in Historia Naturalis, in aspectu et auditu aquile terrentur omnes aves alie et ex terrore aves, querentes predam, cessant a predatione. Applicando igitur ad virtutem caritatis 55 docet Hugo de Sancto Victore in sua expositione super Regulam beati Augustini, quomodo demones, qui aliquando in scriptura dicuntur aves et celi volucres, quia sunt in celo, id est, in aere isto caliginoso, ut docet < Haymo>. Est triplex genus dilectionis et amicitie. Sicut de hoc <etiam> tangit Aristotles libro> 8 Ethicorum, scilicet amicitia 60 <fit> propter utile, propter honestum et propter delectabile et hec omnia continentur in amore vero, id est, in caritate et amicitia que sola est virtus vera. De qua pulcre loquitur Augustinus in quadam epistula et est ad Macedonium. Talis enim amicitia caritate informata, que sola est vera virtus ut ibi probat Augustinus, summe est utile et summe 65 delectabile, etiam summe honestum; et ideo propter istam triplicem materiam veri amoris, amor merito dicitur fulmen proicere, quod, ut dictum est, triplicis ponitur nature. Sunt enim quedam fulmina, ut tangit Seneca et concordat cum Plinio, terebrantia, <id est> penetrantia. Sunt etiam fulmina dissipantia seu comminuentia. Et sunt fulmina 70 adurentia. Primum est nature subtilioris, secundum <est> nature

†dicit] dicitur

compactioris, sed tertium habet, ut <dicit>† Seneca, plurimum materie terrestris. Et proportionantur ista tribus proprietatibus veri amoris, qui ratione sue honestatis habet subtilitatem. Dicta autem varia sanctorum et philosophorum possunt notari de ista materia, scilicet de 75 virtutis istius honestatis complacentia et commoditate. Nam eundo ad honestatem Boethius 3 libro de Consolatione prosa secunda attribuit amicitie maximam sanctitatem; unde vocat amicitiam sanctissimam. Ubi autem sanctitas, ibi honestas. Unde pro ista amicitie honestate dicit Tullius, quod hoc sanxiri debet lex amicitie, ut neque ad amicis res 80 turpes rogemus nec rogati faciamus. Turpis enim excusatio <est et minime > accipienda, cum quis amici causa peccaverit. Et idem Tullius dicit: hoc. inquit. primum sentio, nisi in bonis amicitiam esse < non> possit. De complacentia et delectabilitate vere amicitie etiam tractat idem Tullius, qui dicit, quod caritate et benevolentia sublata omnino 85 vita [evita] aufertur. Dicit enim Seneca homo enim bestie comparatur non habens, qui sibi nec collocetur in rebus secundis, nec contristetur in tristibus; cui evaporet, si quid molestum mens conceperit; cui communicet, si quis preter solitum sublime et luminosum accesserit. Ve enim soli, dicit Salomon, quia, cum ceciderit, et cetera. Solus omnino 90 est, qui sine amico est. De commoditate etiam amicitie et eius plurima utilitate loquitur idem Tullius. Dicit enim, quod plurimas et maximas commoditates continet amicitia. Res enim prosperas amicitias facit splendidiores et res adversas amicitia partiens et participans efficit leviores, unde aqua, non igne pluribus locis utimur, quam utamur ami-95 citia. In omni enim loco ut dicitur in libello de Amicitia: et in omni studio, in certis, in dubiis, in quolibet eventu, in fortuna qualibet, in secreto et publico, in omni consultatione, domi, foris, ubique grata est amicitia, et amicus utilis [ubi] reperitur. (Fol. 40<sup>r</sup>) Amici enim, ut dicit Tullius, virtute amicitie assunt absentes, quia amicitia facit eos 100 presentes, habundant etiam indigentes, valent imbecilles et impotentes et quod mirabilius est virtute amicitie mortui sunt viventes. Ista sunt ergo tria illa sublimia < fulmina > que jaculantur,\* amicitia et caritas, que sola virtus est vera. Que caritas habet maximam honestatem, quia

<sup>†</sup>dicit] sit

<sup>\*</sup>jaculantur] jaculatur

sola facit Deo animam caram et acceptam. Ipsam etiam habent sum-105 mam commoditate quia parant eternam felicitate. Summam habent iocunditatem, quia ut dicit Boetius,† omnis iocunditas alia meror et tristitia est.

Nona pars\* picture de Jovis oblatione. Sicut poete De Imaginibus Celestibus pingunt, Jovem cibatum in pueritia lacte capre. Quam capram 110 in celum Jovem fingunt pro mercede transtulisse et signum Capricorni statuisse. Unum tamen cornu capre nutricis Jovis dicunt Jovem in terris dimisisse, quod cornu ab Hercule est repertum. <etiam> poete hoc cornu Herculem dee Copie consecrasse. Deam autem istam poete finxerunt hoc cornu mediante rerum terrenarum 115 habundantiam hominibus ministrasse; et ideo per cornu consueverunt copiam et opulentiam intelligere. Patet igitur intellectus picture. Cibatur enim Jupiter et reficitur cornu capre per figuram synechdoche† quia supponitur\* pars pro toto, quia cibatrix Jovis erat capra cornuta, sed quia istud cornu fuit consecratum dee Copie, ideo merito potest ista 120 cibatio Jovis applicari ad virtutem amicitie. Virtus enim ista plena est omni copia, quia plenitudo legis est dilectio. Unde Augustinus de Vera Innocentia: quanta est caritas, que si desit frustra habentur† cetera, et si assit, habentur omnia. Et Augustinus in sermone suo de Caritate dicit quod divinarum scripturarum multiplicem habundantiam, latis-125 simam doctrinam iste sine ullo errore comprehendit et sine labore custodit. Eius cor plenum est caritate. Istam autem copiam et uberem affluentiam amicitie tangit liber, qui Speculum Amicitie dicitur, dicens sic: amicitia divitibus est pro gloria, exulantibus est pro> patria, 130 sapiens pauperibus est pro censu, imbecillibus pro virtute est, infirmis pro vita et sanis pro gratia. Sic igitur finitur < poetica > pictura caritatis et amicitie sub ymagine dei Jovis. Et nota in serie picture accipitur caritas et amicitia pro eadem virtute, quia amicitia, de qua locuti sunt

<sup>†</sup>Boetius] Ridwall "Bernhardus"

<sup>\*</sup>Nona pars] Sic

<sup>†</sup>synechdoche] sinodoche

<sup>\*</sup>supponitur] supponit

<sup>†</sup>habentur] habuntur

philosophi, non est dicenda virtus, sed potius vitium, nisi fuerit caritate 135 Dei et proximi informata, sicut patet per Augustinum in *Epistola ad Macedonium*, ut prius est tactum.

# C. 66

d. 1 Tres sunt partes prudentie scilicet preteritorum memoria, presentium intelligentia et futurorum providentia. Dicit Augustinus: si prudens esse subito cupis in futurum, profectum. Haymo iste, inquam, 5 aves nichil tantum timent in hominibus quantum caritatem. Si distribuerimus totum, quod habemus, pauperibus, hoc diabolus non timet, ipse nichil possidet; si jejunamus, hoc ipse non metuit, quia cibum non sumit; si vigilamus, inde non territur, quia somno non utitur. Sed si caritate conjungimur, inde vehementer expavescit, quia hoc tenemus in 10 terra, quod ipse in celo servare contempsit. Hinc est, quod sancta ecclesia terribilis ut castrorum acies ordinata discribitur, quia sicut hostes timent, quando vident aciem < bene > ordinatam et conjunctam ad bellum, ita nimirum diabolus expavescit, quando conspicit spirituales viros armis virtutum armatos in caritate concorditer <vivere>. Hec Signanter igitur virtus caritatis vallata depingitur undequaque aquilis propter timorem, quem undique incutit demonibus malignis spiritibus.

pars 4 Quarta pars picture de Jovis sceptrizatione. Unde pingitur sceptrizari cum arbore palme in signum universalis potentie et victorie, quam poete solent deo Jovi pre ceteris diis attribuere. Unde (Fol. 40°) nomen Jovis idem quod universalis significat vis. Jovis <vis> enim secundum poeticam ymaginem se extendit universaliter ad omnia tam celestia quam terrena. Unde attribuitur triumphus et victoria de diis tamquam etiam de hominibus et hac de causa sceptrum depingitur palme. Testantur enim auctores, quod arbor palme talis est nature, quod nulli homini vult succumbere; quamlibet† enim gravi [in] pondere deprimatur, licet ad tempus succumbat, tamen tandem supra pondus se erigit et triumphat. Nota de istius palme proprietate loquitur Alexander Nequam libro duo tractatu de arboribus, ubi dicit sic, quod

<sup>†</sup>quamlibet] quantumcumque

30 victores in suis triumphis palmam gestare consueverunt, eo quod hec arbor oneribus quamlibet magnis impositis non vincitur nec frangitur. Et notat bene Carnotensis libro duo sui *Policratici* c. 5 de ista proprietate palme, ubi alligat Aristotelem septimo libro de Problematibus et Plutarcum scilicet Memorabilium. Et peroptime proprietas ista convenit 35 caritati et amori, quia amor vincit omnia, quia vincit Panapan, qui <deus> totius, quem poete ponunt captum amore Syringe, puelle pulcherrime, sicut et nos dicimus Dei filium victum amore nature humane in virginis uterum corporaliter descendisse.† Et essent notanda multa. que tangunt doctores catholici de potentia et triumphali victoria cari-40 tatis. Nam Hugo in suo libro de Laude Caritatis alloquens eam sic dicit: "magnam vim habes, O caritas; tu sola Deum trahere potuisti de celo ad terras. O quam forte vinculum tuum, quo et Deus ligari potuit, et homo ligatus tuis vinculis iniquitatis vincula disrupit. Nescio quid maius in laude tua dicere possum quam quod Deum de celo traxisti et hom-45 ines de terra ad celum sublevasti." Et <istud> nota, quod caritas facilius Deum vincit quam hominem. Quia ex quo constat Deum esse beatum, magis est Deo debitum, amore vinci quam a caritate separari. Unde, ut amor facilius homines vinceret, prius Deum superavit adducens Deum sagittis suis vulneratum, ut amplius puderet homini caritati 50 resistere, cum videret\* ipsam de Deo triumphasse. Hec iste. Augustinus etiam loquens de ista caritate, victoria dicit, quod sola caritas est que vincit omnia et sine qua nichil valent omnia.

pars 5 Quinta pars picture est de Jovis indutione.† Pingitur enim indutus <a poetis> tunica aurea. Unde de ista tunica loquens poeta <br/>
55 <Ovidius> dicit "Quatuor in niveis aureus\* ibis equis." Alloquitur enim poeta victorem redeuntem† de prelio cum triumpho. Apud enim Romanos mos fuit, quod talis victor indueretur tunica aurea dei Jovis et poneretur in curru, quem currum trahebant quatuor albi equi, et sic ducebatur ad Capitolium. Ista autem indutio aurea bene convenit

<sup>†</sup>descendisse] ascendisse

<sup>\*</sup>videret] vinceret

tindutionel inductione

<sup>\*</sup>aureusl aureis

<sup>†</sup>redeuntem] reddentem

60 virtuti amoris et caritatis. Nam, ut docent auctores, philosophi et alii, aurum forma dicitur omnium aliorum metallorum, et caritas est forma omnium aliarum virtutum. Unde sine caritate omnis virtus est informis. Habet etiam aurum proprietatem, quod ipsum ductilius est omnibus aliis metallis, et figurat latitudinem caritatis, que se extendit 65 ad Deum, ad se ipsum, ad amicum et ad inimicum et ideo latum habere dicitur indumentum. Unde de ista caritatis loquitur Gregorius libro quarto Moralium, ubi dicit, quod caritas studiosa sollicitudine ad cuncta virtutum facta dilatatur. Que caritas a duobus preceptis incipit, sed ad innumera se extendit. Propter quam latitudinem <et extensionem>
70 meretur Deus digno auream indutionem.

pars 6 Sexta pars picture est de Jovis hilaritate. Pingitur enim <Jupiter> a poetis cum vultu hilari et ameno, sicut <et> de hoc tractat Virgilius, et recitat Alexander Nequam in sua Mythologia. Astrologi etiam dicunt Jovem preesse sanguini; unde sanguinei† sunt filii Jovis. Que complexio naturaliter <est> jocunda et convenit proprietas (Fol. 41°) ista caritati, que cunctis est placida <et> nullis penitus est molesta. Et de hoc Bernardus in quadam epistula: "O mater caritas, beata que sive foveas infirmos, sive exerceas provectos, sive arguas inquietos, diversis diversa exhibens, sicut filios tu diligis universos. Cum redarguis, mitis es, cum blandiris simplex es. Pie\* soles sevire, punire, patienter novit† irascis, sed humiliter indulges."

pars 7 Septima pars picture est de Jovis serenitate. Ad litteram enim pingitur a poetis cum facie relucente. Unde Jupiter a poetis dicitur Lucecius vel Diespiter, id est, diei claritatis pater; dian enim Grece sclarum dicitur Latine; et bene convenit amori et claritati, quia nescit latere. Et ideo signanter Aristoteles definiens\* amicitiam et dicens quod est beneficium et non latens in compassis. Si enim verus amor fuerit, statim in opere se ostendit; operatur enim, magna si est; si autem operari renuit, caritas vel amor non est, ut dicit Gregorius in 90 Homilia de *Pentecostes*. Et hic notanda est ista narratio de philosopho

<sup>†</sup>sanguinei] sanguinem

<sup>\*</sup>Pie] que

<sup>†</sup>novit] vestis

<sup>\*</sup>definiens | diffiniens

Theophrasto, de quo narratur quod cum quidam sibi diceret de duobus hominibus, quod unus esset amicus alterius quesivit statio philosophus quomodo igitur est quod unus est dives et alter egenus. Voluit enim Theophrastus per <hoc> innuere, quod ibi non fuit vera amicitia, ex quo ex una parte fuit copia et ex alia penuria. Sicut enim recitat [at] Hieronymus, velut de potissimis preceptis Pythagoris fuit, quod amicorum omnia debeant esse communia. Unde de quodam legitur sapiente, qui consuevit dicere se tantum diligere inimicum qui nichil malefacit, sicut amicum qui nichil facit boni.

pars 8 Octava pars picture est de Jovis fulminatione. Ista enim verba tonare, fulminare et similia sunt apud poetas excepte actionis, quia conveniunt Jovi et nulli alia. Qualiter autem ista fulminis jaculatio conveniat moraliter virtuti amoris et caritatis notandum est, quod poete Jovis fulmen dicunt trisidum, sicut patet per Remigium in commentario 105 super Martianum. Sunt enim < secundum > Plinium in libris Naturalis Historie fulmina triplicis differentie. Et de hoc etiam loquitur Seneca libro Naturalium Questionum. Propter istam triplicem differentiam fulminum dicunt poete Jovem proicere fulmen trisidum, tripliciter scilicet fissum et variatum, et proportionaliter intendo, que possunt contingere, 110 animo tuo cuncta propone, nichil tibi subitum sit, sed totum ante conspiciens, presentia ordinans, futura. Provide preterita recordare. Nota ergo, quomodo poete fingunt Saturnum <istam> triplicem prolem procreasse, scilicet Junonem, quam ponunt libro memorie et signanter fingunt istam partem prudentie sexum muliebrem habere. Sed de hac 115 materia tacentes, circumspiciamus naturam et intellectum duorum signorum in quibus Jupiter habere dicitur domicilium suum. Unde poete dicunt Herculem <expellere > aves infernales de mensa regis cum arcu et sagitta, sic virtus amoris et caritatis aves omnes, id est, spiritus immunditie quibus aves infernales dicit possunt, qui bene sagitta 120 < expulse sunt > id est, omne opus bonum in fide et caritate fundatum expellit aves conscientie inordinate, quia "fides sine operibus mortua est." 167 Sagitta fit ex tribus videlicet de ligno, de ferro, de pluma, que bene conveniunt virtuti amoris et caritatis. De ferro durissimo quoad

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> James 2.20.

Deum, quia non potest separari, unde Apostolus "scio enim quia neque 125 mors, neque vita, neque instantia, neque futura et cetera vos separabit a caritate Dei que est in Christo." Per lignum ad proximum, recta, quoad seipsum per plumas immunditie. Bene enim < Jupiter > pingitur cum piscibus in pedibus. Pisces vero sunt nature frigide in aquis nutritis, qui bene < conveniunt > virtuti amoris et caritatis, quia sicut 130 ima petunt aque sic caritas se vilissimum et infimum omnium putat, unde < quod > "qui se exaltat" 169 et cetera. 170

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Rom. 8.38-39.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> 2.Thess. 2.4.

<sup>170</sup> C. 66 d. 1 - pars 8 Liebeschütz, op. cit., pp. 78-87. Folio 41<sup>v</sup> containing the portrait of Saturn is printed as Figure 13 of the Introduction.

C. 67

d. prima Saturnus planeta septimus est <et ultimus> qui et Pheton dicitur. De cursu eius respice in figura. < Signiferum peragit triginta annis. > Summum omnium Saturni sydus et, ideoque minimum 5 videri potest. Plinius dicit. A parte sinistra girant omnes planete excepto Saturni sydere qui semper in parte dextra perceps graditur. Hinc <est quod> immensa celeritate in occasum attolleretur, nisi conversione assidua obviis aliis syderibus impediretur. Nunc vero impeditus mundi vertigine ignavo globo torpet et fit gelide ac regentis 10 nature; unde fit ut tardius ceteris cursum peragrat.† Augustinus autem qui <non inmerito> corona philosophie dictus est, aliam causam ponit, quare gelidus fit planeta Saturni. Dicit <enim> in libro super Genesim ad litteram: "stella," inquit, "Saturni valde frigida est, que tanto\* ardentior esse deberet, in quantum celo rapitur altiori."171 15 Exteriora quippe sydera in sphera celerius rapiuntur. Ergo eam frigidam facit aquarum que super celo est† vicinitas. Et <autem> nec absque omnimoda ratione planeta iste Saturnus vocatus est a gentilibus secundum nomen dei sui Saturni. Dicitur autem Saturnus quasi saturitatis numen. 172 Et hoc forsitan\* propter illud, quod in ascensione 20 syderis huius, jacta semina mortificantur in terra ut fructum afferant in saturitatem < omnia > carnis. 173

C. 68

d. 1 < Capricornus > IN HOC SIGNO NATUS sapiens aspectu amabilis et fusci coloris vituperatus magni conmissi, non habens oculos < parvos > sed communis stature vel valde parvos, dolorem in capite patiens et in corpore proprio cordi. In uno membro mutilabitur.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Augustine, De Genesi ad Litteram, Bk. II, c. 5 PL 34.266-267 YAL.

<sup>172</sup> Isidore of Seville ed., Lindsay op. cit., VIII. 11.31.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> C. 67 d. 1 Boese op. cit., Bk. XVII, c. 10, p. 394.

<sup>†</sup>peragrat] paragrat

<sup>\*</sup>tanto] quanto

testl sunt

<sup>\*</sup>forsitan] forcitan

morsus alicuius bestie patiens, vel ferro vulneratus. Primam perdens uxorem sibi in dolorem et angustiam, ad ignotum locum transibit aliis pro minimo serviens. In aqua erit ultra caput, ubi nisi gratia auxiliante dimersus erit. Sub potentis cadet opprobrio. Cum multis mulieribus fornicans, et propter peccata sua multas penas patiens, et pravus erit. Multa bona expendens et ad nichilum pertingens quousque 40 annos et ultra laborabit. Signum habens in genu, vel in capite juxta oculum. Cumque peracta fuerint hec omnia in prosperis deducet vitam suam. Si a Deo gratiam adquisierit et multa bona habebit. Tunc ducens uxorem, 15 cum qua, bene sine lite vivet. Multa adquirent bona. Dies boni et mali et etas et remedium, ut supra.

§ 1 MULIER IN HOC SIGNO NATA in juventute sua valde diliget virum, magnam propterea de parentibus patiens atque pudorem, sapiens et faceta et proximis et amicis, auxilians inconsiliis quia in necessitate non deficiet. 3 pueros habens bonos, quartum habens pravum, et de patria usquequaque multum dolorem patietur. Dolorem in capite et in ventre patiens. Duos habens conjuges quorum primus erit mortem eius machinans, quorum posterior melior erit sibi. Dies boni et mali etas et remedium, ut supra.

C. 69

d. 1 < Aquarius > HOMO IN HOC SIGNO NATUS honorabitur a multis, quandoque sanus, quandoque infirmus interdum vero dolorem patiens, quia dolor undique veniet. Et tandem ipsum ab omnibus illis s liberabit Deus. Ubi conmorari diliget, bene amabitur, non erit accusator, dolorem capitis patietur. Cum lapide percutietur valde male, vel ferro vulneratus. Cum cane mordebitur, vel cum alia bestia percutietur, iracundus erit. Ingeniosus erit. Et semper timens Deum, et cum honestis conversabitur, uno tempore multum proficiens in divitiis. Per-(Fol. 42°)-egre proficiscens, et a potentibus multum diligetur. Pro consanguineis multa patiens, et in costis dolorem. Signum habens in capite aut de ictu vel ulcere, vel plicationem, vel in corpore vel in tibia. Si ad extraneam patriam gradietur multum ad pedes et ad manus honorabitur. Multum de mulieribus cogitans. Et ciborum et potuum crapulam diligens. In verbis asperis diriget linguam. In scientia propria multum sperans. Peractis 30 annis colligens catalla cum divitiis, nisi

forte peccata sua et nequitia perpediant. In loco nativitatis sue non morabitur. In aqua torquetur multe. Si laicus fuerit, 2 habebit uxores, quarum primam resignabit propter litem exortam inter illos. In pote-20 state potentioris se succumbet; de bestiis damnum multum patiens. Ne presuma<t> caput suum lavare in die sabbati. Ab occidente fortuna bona sibi veniet, sive mala. Dies boni et mali et etas et remedium, ut supra.

§ 1 MULIER NATA sapiens et casta, multa bona colligens, cum mulieribus honestis conversans, et in penitentia spontanea. In propriis finietur. Naturaliter fortis erit, aut corpore aut mente. Discordans cum conjuge multotiens. Signum in manu dextra habens, quod erit signum vinculi arcioris. Dolorem capitis et dentium patiens multum. In CRAMP vel paralise estimans se mori, multotiens infirmitates habens quia multa patietur mala. Ante annum 40 nec habens divitias, quibus peractis cito colligens. Et de bestiis damnum patietur. Et transiens† loco nativitatis sue et forte sui redditu, quia sibi devastabitur. In costis dolore naturaliter patiens. Si bona fuerit multa bona habebit. Dies boni et mali etas et remedium, ut supra.

C. 70

d. 1 Pictura dei Saturni secundum philosophos et alios auctores qui septimus planeta dicitur.

pars 1 Prima pars <est> de capitis velamine. Ad litteram apud paganos antiquos philosophi et sapientes prudentia prediti consueverunt incedere velato capite, id est, pilleato in signum vel testimonium honoris et reverentie, que dentur isti virtuti. Et de ista <essent notande> hystorie gentilium tractantes de habitu et vestimentis philosophorum et virorum prudentium. Et nota hic, que notat et narrat 10 Alexander in sua Mythologia de flaminibus gentilium, qui fuerunt sacerdotes paganorum, quomodo nefas fuit eos incedere discooperto capite propter reverentiam status. Unde in diebus festivis necesse fuit eos velare caput cum pilleis;\* in aliis vero temporibus propter magnitudinem fugiendam caloris et estus utebantur filo, quo capita religabant, ne

\_\_\_

<sup>†</sup>transiens] transeens

<sup>\*</sup>pilleis] pilliis

nudo capite incederent, unde dicti sunt flamines. In testimonium ergo honoris et reverentie, que viris prudentia preditis et morum honestate, conspicuis debebatur, incedebant tales persone velato capite. Unde inhibitum est sacerdotibus capite nudato incedere *Decretorum* <Secunda Pars, Causa> 21, q. 4 <c.iii> "episcopis sine." Nota autem secundum Remigium in commentario suo super Martianum de *Nuptiis Mercurii* istud velamen capitis Saturni pingitur non glaucum sed viride; et hoc in signum, quod numquam prudentia marcet, sed semper viret.

pars 2 Secunda pars picture est de falcis† deportatione. Loco enim 25 sceptri defert\* Saturnus falcem curvam in manu sua. Ad prudentiam enim pertinet regnare. Tales enim digni sunt regimine. Unde et Socrates, qui Appollinis oraculo fuit sapientissimus judicatus, asseruit tunc demum res publicas bonas fore quando sive philosophici viri sive prudentia vel prudentie prediti eas regerent, ac rectores earum studere 30 sapientie contigisset, ut recitat Carnotensis in suo Policratico libro octavo, ubi adducit scripturam Proverbia octava ad eandem materiam, que dicit loquens in persona Sapientie: "per me reges regnant et principes imperant et potentes discernunt justitiam." Prudentia ergo in signum regiminis vel regie dignitatis (Fol. 43<sup>r</sup>) portat sceptrum; sed in sig-35 num magnifice largitatis defert sceptrum ad modum falcis recurvatum, ut omnes ad se possit retrahere et panem potumque sapientie cunctis largissime ministrare. Nota hic scripturam Proverbia 9, ubi Salomon utens colore rhetorico, qui Grece dicitur prosopopeia Latine vero conformatio, introducit sapientiam convivium ordinantem et indifferenter 40 omnes indigentes ad convivium invitantem. Unde dicit, "quod sapientia miscuit vinum, et posuit mensam et misit ancillas suas, ut vocarent ad arcem, et ad menia civitatis: si quis est parvulus, veniat ad me; et incipientibus locuta est. Venite, comedite panem meum et bibite vinum, quod miscui vobis." Sicut Proverbia octavo sapientia clamitat 45 et prudentia dat vocem suam dicens: "O viri, ad vos clamito, intelligite

<sup>†</sup>falcis] phalos

<sup>\*</sup>defert] differt

parvuli astutiam, et insipientes† animadvertite." Ecce falx sapientie sive prudentie qua nititur alios ad se trahere pro eorum commodo et salute. Nota <tamen> quomodo eundo ad litteram et historiam Saturnus iste depingitur cum falce quia ipse primus in\* Ytalia docuit 50 homines agros colere et cultos serere et satos metere, et hec omnia fecit virtute prudentie mediante et ideo poetice falcem depingitur deportare.

pars 3 Tertia pars picture est de vultus dejectione seu desolatione et juxta finctionem poeticam bene convenit virtuti prudentie. Sicut 55 enim narrant hystorie gentilium, fuere aliqui viri philosophi prudentia preclari, qui consueverunt continue lacrimari considerantes et considerando conditiones et qualitates hominum mundanorum vitia et studia omni vanitate plena, sicut tangit Juvinalis poeta et etiam Seneca. Unde Juvinalis loquens de isto Eraclito, qui sic consueverat continue 60 vitia et vana hominum facta deplorare, dicit sic metrice "mirandum est, unde ille oculis suffecerit humor." Seneca etiam <in suo> libro de Tranquillitate Animi loquens de <isto> primo Eraclito dicit, quod sibi videbatur, quod omnia, que homines mundi agunt, erant miserie et ideo flebant continue ex passione. Narrat autem Seneca ibidem de 65 Democrito philosopho, quando ipse ridebat continue quia sibi videbatur, quod omnia, que homines mundi agunt, erant ineptie facta scilicet frivola, fatua et vana et ideo deridebat ea. Et ideo Seneca videtur magis approbare factum Democriti semper ridentis, quam factum Eracliti semper flentis. Unde dicit Seneca sic: Democritum imitemur 70 potius quam Eraclitum. Hic Eraclitus, quotiens in publicum processerat, flebat, e converso ridebat Democritus omnia que aliis videbantur miserie, Democrito videbantur ineptie. Sed humanius est dicit Seneca, deridere vitam quam deflere. Sed debemus notare, quod, quomodocumque sit deductio Senece, factum Eracliti magis consonum 75 est vite et modo vivendi < Christi> quam sit factum Democriti. Unde < Johannes > Crisostomus homilia sexta super Mattheum: "nichil ita conglutinat Deo sicut lacrime, quas dolor peccati et amor virtutis effundunt." Et seguitur: "si tu huius modi lacrimas effundis, domini

tinsipientes] sapientes

<sup>\*</sup>in] ad

tui Jesu Christi imitator eris. Flentem enim Christum frequenter invenies, numquam vero ridentem, sed nec leviter subridentem < saltem vel gaudentem>." Et sequitur: "cuius rei gratia, O Christiane, in cachinnum† laxaris et defluis, qui tantorum tua sponte fodis et es causa merorum, ante terribile illud tribunal Christi staturus et summa cum examinatione rationem, [cum] pro cunctis tuis actibus redditurus?" Idcirco multa nobis de luctu loquitur Christus et beatificando lugentes, et comminando\* ridentibus; non enim spem in unum sepius convenimus, ut in dedecentibus < rebus> resolvamur cachinnis,† sed ut gemamus potius et regnum ex hoc gemitu futurum hereditemus. Hec Crisostomus. Laudo ergo et approbo plus Eraclitum mundi miserias deplorantem quam Democritum cachinnantem.

pars 4 Quarta pars picture <est> de Saturni castratione. Nam poete fingunt eum castratum. Nam ad prudentiam pertinet reprimere\* (Fol. 43<sup>v</sup>) voluptatem veneream, quia nichil magis <est> periculosius prudentie quam <delectatio> illa deordinata carnalis lascivia. Nam ut 95 Aristotles dicit septimo Ethicorum, ipsa voluptas carnis rapit intellectum spisse sapientis. Et ideo Augustinus primo libro Soliloquiorum loquens de ista voluptate, ostendens quam sit inimica prudentie dicit sic: "nichil michi tam fugiendum, quam concubitum esse. Decrevi nichil enim esse, quod magis ex arce deiciat animum virilem quam blandi-100 menta feminea corporumque illi contactus, sine quo uxor haberi non potest." Sic de isto notat Tullius in suo libro de Senectute, ubi ostendit quod senectus in homine <ideo> maioris est laudis et reverentie, quam etas juvenum quia etas ista caret voluptatis veneree feditate. Unde ex priore proprietate prudentie, scilicet quod pingitur senio gra-105 vata, detur ista proprietas scilicet quod ipsa sit mortaliter castrata, hoc est immunis a voluptate deordinata lascivie carnalis. Unde dicit Tullius sic: "O pictarum minus senilis etatis, siquidem illud aufert a nobis quid adolescentie et vitiosissimum. Nullam sane capitaliorem pestem

<sup>†</sup>cachinnum] kaminum

<sup>\*</sup>comminandol communicando

<sup>†</sup>cachinnis] chathenis

<sup>\*</sup>reprimere] deprimere

Architas Tarentinus dicebat a natura datam hominibus quam volupta-110 tem." Cumque Deus homini nichil mente, id est ratione, prestantius dedisset, huic divino muneri nichil tam inimicum esse censuit quam voluptatem. Nec enim libidine dominante temporantie locum dixit esse neque in voluptatis regno virtutem posse consistere. Nemini enim censuit dubium fore, quin tam diu, dum homo voluptate gauderet, eum 115 nichil agitaret mente, nichil ratione, nichil cogitatione eum consequi posse; que voluptas, si maior esset et longius duraret, commune animi bonum extingueret. Nota ergo, quomodo propter istam impossibilitatem inter virtutem prudentie et deformitatem carnalis lascivie poete finxerunt Saturnum, propter quam virtutem prudentie describere 120 voluerunt, castratum a Jove. Notandum etiam ulterius, quomodo poete fingunt Saturni virilia <in> mare projecta a Jove et inde dicunt deam Venerem generatam. Sicut enim docet Remigius in commentario super librum de Nuptiis < Mercurii > poete duplicem dicunt deam Venerem: unam, quam dicunt deam ordinate et caste dilectam, et aliam dicunt 125 [dicunt] esse Venerem, quam ponunt deam† lascivie et carnalis voluptatis. Applicando igitur ad propositum intelligendum est, quod amor Dei separat a prudentia voluptatem veneream et projicit eam in mare constrictionis--magna, dicit, Jeremias velut mare\* < contritio tua et de istis membris virilibus in hoc mare projectis nascitur Venus, > id est, 130 bona et sancta et ordinata dilectatio semper gaudere.

pars 5 Quinta pars picture est de Saturni refectione. Nam fingunt poete Saturnum proprios filios in cibum assumpsisse. Et hec est quinta pars prudentie semet ipsam reficere et refectam nutrire suis propriis actibus, qui actus dicuntur filii. Talis habitus filius enim dicitur, quod 135 fit ut <ille; et ideo> quia actus virtutis† conformiter est factus juxta inclinationem, talis habitus ideo\* dicitur poetice filius eius. Iste autem filius dicitur cibare patrem suum, et pater hunc filium pingitur devorare et comedere, quia sicut cibus nutrit, et auget, roborat et perficit corpus comedentis, sic usus virtutis nutrit virtutem et eam reddit intentiorem,

<sup>†</sup>deam] deo

<sup>\*</sup>mare] manus

<sup>†</sup>virtutis] virtatis

<sup>\*</sup>ideo] homo

140 robustiorem et perfectam, sicut patet per Augustinum super Johannem omilia quinta. Ubi loquens de caritate dicit, quod caritas primo nascitur et ipsa nata per usum nutritur, nutrita roboratur et roborata perficitur. Quod autem ipse dicit de caritate, hoc <idem> intelligendum est de prudentia, et quacumque alia virtute. Et sic finitur intellectus quinte 145 picture Saturni. Deinde dicamus de signis in quibus Saturnus habet domicilium suum et quare in genibus pingitur Capricornus, unde modicum tangitur in Jove, sed minime ad intellectum presentis scripture. Idcirco breviter actus naturales huius Capricorni intimamus. Nam vero capra volup-(Fol. 44')-tatem carnalem significat et est sexta pars picture

pars 6 Nam fingunt poete Saturnum Capricornum in genibus habere. Capra secundum doctores et philosophos inter omnia animalia neccessaria maxime fetidum dicitur, quod bene lascivie comparatur, quia quanto magis dulcescit in carne eo amplius fetescit in mente sic et 155 voluptas carnalis: quanto plus operitur exterius tanto plus fetescit intus in anima. Sed bene pictura presens in genibus dicitur secundum poeticam depictionem. Quia in genibus maxima restrictio et expulsio cognoscitur libidinis, <et> hoc in partibus inferioribus quassa et concultata, unde dictur "Si ignoras te, O pulcherrima inter mulieres, 160 < egredere et > abi post vestigia gregum tuorum et pasce edos tuos." 175 Hoc est O anima munda, si ignoras te cuius filia es, cuius sponsa, cuius thalamum, cuius sedes, abi, id est egredere velut divina filia dicenda <quia> que egressa virgo pudica, regressa est meretrix impudica. "Egredere post vestigia gregum tuorum et pasce edos tuos" quasi 165 mater filios. "Pasce edos," id est, cum corporis sensu. 176\* De hac materia dicitur statueret edos quidem a sinistris, et cetera. Et bene quidem castitas virtuti prudentie et amoris comparatur, quia "amor vin-

<sup>174</sup> C. 70 d. 1 - pars 5 Liebeschütz, op. cit., pp. 74-76.

<sup>175</sup> Canticles 1.7.

<sup>176</sup> Jerome, Epistola ad Eustochium, Ep. 22.25, PL 22.411 YAL.

<sup>†</sup>Saturni] Jovis

<sup>\*</sup>sensul sensus

186

cit omnia,"177 ergo voluptatem carnalem. Sed castitas triplex dicitur minima est in conjugatis, maior in viduis, maxima et optima in vir-170 ginibus, ut ait Johannes: "laudo conjugium, sed quando michi virgines, <generant>: lego de spinis rosam, de terra aurum, de concha margaritam." 178 Ita nuptias recepimus et virginitatem que de nuptiis nascitur preferimus. "Numquam argentum non erit argentum, sed aurum argento pretiosus; ut poma ex arbore, frumentum ex stipula ita 175 virginitas ex nuptiis, unde idem, ut scias virginitatem esse nature, <nuptias post delictum> virgo nascitur caro de nuptiis, <et> in fructu reddens, quod in radice perdiderat." De hac materia pulcre tangit Bernardus dicens: "Hec est sola <caritas> que in hoc mortali loco, et tempore statum <quemdam> immortalis glorie represen-180 tat," 180 quod in Mattheo dicitur: "in resurrectione <enim> novissima neque nubent, neque nubentur: sed erunt sicut angeli Dei." 181 Unde Cyprianus: "quod futuri sumus nos, vos iam esse cepistis. Vos resurrectionis gloriam in isto seculo iam tenetis." De commendatione virginitatis affirmans predicta beatus Augustinus dicit de 185 Definitionibus Recte Fidei virginitatem conjugio et viduitati comparans ait: "virginitas utroque excellentior est, quia <et> naturam vincit et pugnam. Naturam corporis integritate; pugnam, clipio castitudine que pro solo amore pudicitie in pace est," 183 que bene virtuti prudentie comparatur.

<sup>177</sup> See above, Chapter 61.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> From here to the end of the chapter John's attributions become extremely corrupt. This passage is from Jerome, *Ep. ad Eustochium* 20, *PL* 22.406.

<sup>179</sup> Jerome, Ep. ad Eustochium, 20, PL 22.406.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> MS "Beda," Bernard of Clairvaux, *Tractatus de Moribus et Officios Episcoporum*, c. 3, *PL* 182.816 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Matt. 22.30.

<sup>182</sup> Cyprian, Liber de Habitu Virginum 22, PL 4.462 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> Gennadius of Marseilles, *Libri Ecclesiasticorum Dogmatum*, c. 65, *PL* 58.996 YAL. This work was widely attributed to Augustine in the Middle Ages; see Boese, op. cit., Bk. II, c. 1, p. 83 and the *Manipulus Florum* of Thomas of Ireland s.v. Abstinentia.

pars 7 Septima pars picture dei Saturni<sup>†</sup> est de Aquario inter tibias. Fingunt enim poete Aquarium inter tibias. Omnis enim aqua desuper est descendens, quia modo descendit modo ascendit. Sic et virginitas hiis diebus quia 3 sunt gradus virginitatis, scilicet virginitas corporalis, spiritualis, et spiritualis et corporalis. Corporales que corpus custodiunt 195 tamen de inquinatione corporis et corruptione; libenter loquntur vel audiunt vel gestus libidinosos exercent, que merita nec premia virginitatis non consequentur, unde Hieronymus ad Eustochium ait: "iste sunt virgines male, virgines carne, sed non spiritu: virgines stulte, que non habentes oleum, excluduntur a sponso."184 Spirituales vero sunt 200 que corpus custodiunt tantum < sed > voluntatem habunt nubendi. Ista virgo si penituerit prima non amittit virginitatem.\* Sed tertia virginitas quia corpore et mente observat virginitatem voluntarie, unde Apostolus: "et mulier innupta, et virgo, cogitat que 185 (Fol. 44v) sunt domini, ut sit sancta spiritu et corpore." 186 Unde Ambrosius: matrem vir-205 ginem ideo Christus elegit ut ipsa omnibus esset exemplum castitatis in qua quasi in speculo refulget forma virtutis. 187 Et sic prima pars prudentie terminatur. (Fol. 45<sup>r</sup>)

#### C. 71

d. 1 Mars quintus planeta est, qui et Pyroys dicitur. Est autem vocatus Mars a gentilibus a deo Marte, qui deus bellorum dicebatur; nec ab re forsitan omnimodo, cum in ascensione syderis Martis colera sepius in hominibus accendatur et fiant calefactiones cordis epatisque et ebullitio cerebri et corrumpantur humores, et sic causis contrariis impugnantibus sanitatem bellum utique geritur in creatis, quod non nisi in morte finitur. Virtuosa ergo irascibilitas, si integre in fusione

<sup>184</sup> MS "Georgius" (Gregorius?). This passage is from Jerome, Ep. ad Eust., 22.5.397.

<sup>186</sup> I. Cor. 7.34.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> MS "Johannes." The passage is loosely from Ambrose, *De Virginibus Libri Tres*, II.2, *PL* 16.208 YAL.

<sup>†</sup>Saturni] Jovis

<sup>\*</sup>virginitatem] virginitatis

conscendat, bellum cum vitiis partiatur et bona dignaque indignatione 10 contra obviantia <queque> saluti animi virtute consurgens, finem imponat vitiis in membris ad iniquitatem prona mortificet. Igneus superflue, calida et sicca tum plusquam calida, colerico. 188

# C. 72

d. prima <Aries> IN HOC SIGNO NATUS luxuriosus, peregrine proficiscens quapropter miserabiliter morietur. Perdens possessiones suas et postea cum labore et sudore convalescens. Jocundus in corde sed dolor undique surget quem cum multa angustia superabit. Signum habens in capite vel super pudenda vel in tibia. Causator erit. Multi nitentur sibi nocere nec prevalebunt adversus eos. Multos habens pulcherrimos pueros. In periculo aque erit sed convalescet. Post hec in manus potentis succumbet. In fauce sustinens ictum, deinde 10 infirmabitur. Sciens omnia ad que se subjugaverit, alieni citius de bonis eius melioretur† quam proximi eius. Pro labore et sudore multum patiens dolorem. Concilio\* vero et societate providus erit. Postquam duxerit uxorem honorabitur, sed infra breve puerum perdens. Credulus inter proximos, videns de hostibus suis vindictam. Pater 15 vocabitur alienorum puerorum. Invidie causa culpabitur. De bestiis patiens damnum, deinde de amico adjutus convalescet. Filium sapientem habebit de quo multa bona procedent. Fortuna sua in mercimonio sive in equis, boyibus, ovibus, panno, grano vel aliis bestiis. Dies boni et mali, etas et hec contra remedium, ut supra.

§ 1 MULIER NATA IN ARIETE nutrita bene, sapiens, casta, pudica, amabilis, fusca, iracunda. Non bene vocans in domo sua hospites in ingressu primo. Hereditatem adquirens aut propriam aut alienam. Dolorem in oculis et in costis multum patiens, et in ventre male mordebitur. Scandalum et culpam magnam patietur. In igne patiens. 25 Quandoque carebit suo puero quia negligens et instabilis. De bestia in periculo magno erit. Signum habens in corpore vel in tibia. Multa habens mala sed Deus eius erit adiutor. Post 30 annum bonis

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> C. 71 d. 1 Boese, op. cit., Bk. XVII, c. 8, p. 392.

<sup>†</sup>melioreturl meliorentur

<sup>\*</sup>conciliol concilium

multiplicabitur et divitiis. Sive digne sive indigne culpam patietur. Si bona fuerit bona multiplicabitur. Damnum de uno proximo patiens 30 molestabitur, filium sapientem habebit de quo multa bona procedent. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.

## C. 73

- d. 1 <Scorpio > IN SCORPIONE NATUS superator questionum. adquirens hereditatem in senio sequens alios in voluntate sua. Amorem de mulieribus petens sine quo non erit < felix>. Pravitatem multam 5 habens, avarus et malitiosus. Sub manibus potentioris cadens captus incarcerabitur, cum quo graviter multabitur et fere non evadens. Parentes eius undique morientur, et fere super omnes vivet. In labore magno et sudore (Fol. 45<sup>v</sup>) adquirens victum suum. Felicem habebit puerum et multos alios non ita felices. 2 uxores habebit cum prima 10 requiem confortatus habebit; cum secunda vero dolorem languorem et laborem. In agua erit fortuna eius et inde vix sine morte evadet. Hyemps sibi melior erit quam estas. In nullo loco requiescens sed in diversis. Sive clericus sive lavous amator mulierum erit [et]. Signum habens in corpore in collo vel in scapula. Cum proximis et amicis mul-15 tum discordans et iracundus. Pro rebus propriis jurans indeque vituperatus. Semper multum jurans. Plenus dolo et fraude multis quia callidus nimis. Cum mundo vel cum maligno spiritu invadetur. Adquisita multa temere consumens. Post hec valde infirmabitur fere ad mortem. Post hos autem plurimos annos colligens censum, bestias et bona multa 20 sed numquam dives erit. Tunc inter amicos suos conversabitur, quorum auxilio supportabitur, et hos cum pravitatem suam reliquerit. Adhuc signum habebit in capite. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.
- § 1 MULIER NATA mollis cum dolore cuiusdam membri in cap25 ite dolorem cum in latere STOMAKE de malo vento. Aspera in lingua
  et multa loquens, conjugi suo iracunda si in manu inde signum
  habuerit. Conjugem habens de nobili genere quem honorifice sepeliet.
  Multos pueros tam masculos quam feminas habens. Jocunda vultu,
  bene diligens, frivola, omnia scire cupiens libenter. Multas passiones
  30 patiens et adiutorio salva divino. Bene tunc diligens patrem et matrem
  et ab eis bene dilecta. Soror eius post se nata longas crines non habebit.

Signum bone gratie habens in mamilla, in collo, vel in facie. Bonum potum valde diligens. Casta et instabilis erit, timens divinum et amabilis. Semel nubens viro bono, alias cum avaro, in languore vivens quia ipsum garcionem repudiabit.† Propter ipsum vero de parentibus suis multa opprobria patietur. Si post 40 annos vixerit omnis languor transibit, filium vel filiam habebit de quo vel qua multa bona receptura erit. Ne lavet caput in die sabbati. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.

## C. 74

d. 1 Depictio dei Martis secundum poeticam pictionem pingitur gladium vibrans, pueros suos 7 iugulans, caput dolens, et illud in manu tenens, vultu crudeli et austero. Armatus, rubeis coopertus cum ariete 5 in capite, cum scorpione sub umbilico.

pars 1 Et bene quidem hec pictio convenit virtuti fortitudinis que virtus dicitur media inter timorem et audaciam, quia nec timor sine fortitudine nec audacia valet, unde gladius restrictionis temptationibus resistendo gladio fortitudinis, unde dictum est "accinge fortitudine 10 lumbos tuos." 189 Legitur enim in fabulis quod Ulixes\* de Troia veniens 10 annis erravit† et multa adversa sustinuit, qui dum erraret venit ad antrum Poliphemi qui unicum oculum habens in fronte socios illius devoravit. Sed postea ab Ulixe oculo privatus est. Cuius rei veritas talis est. Poliphemus interpretatur perdens famam et ponitur pro 15 puerilis quia nichil de fama sed voluptate otiosa. Unde bene dicitur unicum oculum habens in fronte quia illa superbia nil habens rationis et intellectus solum habet corporeum sensum et in fronte, id est, in ostentatione superbie, unde exfrontes dicuntur qui sine pudore sunt. Poliphemus socios illius devorat, sed ab Ulixe cecatur, quia puerilis super-20 bia minus prudentes superat, qui sunt socii Ulixis. Sed ab Ulixe

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> Prov. 31.17.

<sup>†</sup>repudiabit] reputabit

<sup>\*</sup>Ulixes | Ulexes

terravit] heremunt

sapiente in fortitudine† cecatur cum puerilis superbia confunditur. (Fol. 46<sup>r</sup>) Ulixes interpretatur sapiens, qui bene istam superbiam impuerilis abscidit de errore inperitorum. Quia superbia inanis et sine pondere utilitatis est, quamvis mersisset socios Ulixis ceco ore, id est, remoto sensu corporeo, quia unde prius gaudet superbia, <inde> dolet penitendo addita sapientia. 190 Unde dictum est "estote fortes in bello" et cetera.

pars 2 Secunda pars picture dei Martis est de necatione 7 filiorum, quia fortitudo vincit et necat 7 peccata mortalia, que filii dicuntur 30 imprudentie quasi actus proprii quasi ab ea generati. Quia quod quis genuerit, id est, gesserit in corpore sive in mente dicitur fructus vel proles genitoris, unde dictum est, quod Deus noster Jesus Christus de muliere 7 demones ejecerat, id est, 7 mortalia peccata que demonibus sunt peiora, unde in Evangelio: "cum immundus spiritus exierit ab 35 homine, vadit per loca arida, et inaquosa, et requiem non inveniens dicit 'revertar in domum < meam> unde exivi,' veniens assumit septem spiritus nequiores se, et ingressi habitant ibi. Et fiunt novissima hominis illius peiora prioribus." Sed fortitudo spiritualis istos filios necat in sapiente, id est, superbiam cum humilitate, invidiam cum 40 < patientia > , iram cum mansuetudine, accidiam cum sollicitate, avaritiam cum largitate, gulam cum abstinentia, luxuriam cum castitate. Hii sunt 7 gladii, 7 filios cecantes, unde ponitur poetice de Hercule emerendo\* universa gesta sua et primo de Centauris quos ipse vicit. Cuius rei veritatem videmus primo historiam, deinde integumentum. 193 45 Secundum integumentum Ixion voluit concumbere cum Junone, sed interposita nube a Junone semen cecidit in terram de quo nata sunt monstruosa animalia que postea Hercules domuit. Juno ponitur pro

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> William of Conches, commentary on *De Consolatione Philosophiae*, Bk. IV, m. 7, fol. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Ecclesiastes 46.1.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Matt. 12.43-45 and Luke 11.24-26.

 $<sup>^{193}</sup>$  By "integumentum", William means the "letter" of the fable rather than the "spirit".

<sup>†</sup>fortitudinel fortitudinis

<sup>\*</sup> emerendo] enumerando

activa vita, tamen bene dicitur Herculem novercam habuisse. Hercules enim pro sapiente ponitur qui bene dicitur Hercules, id est, lite 50 gloriosus, "er" enim lis, "cleos" gloria, quia sapiens lite et pugnans contra vitia gloriosus apparet. Sed sapiens noverca est activa vita, quia sapiens impedit curam actionis, unde in Evangelo Martha tenens figuram actionis, Marie tenentis typum contemplationis quasi invidens, Domino exclamat, "Domine, non est tibi cure quod soror mea reliquit 55 me solam ministrare," 194 et cetera. Jure igitur dicitur Juno noverca Herculis et vexat eum per Euristeum, quia amore boni quod designatur per Euristeum, "eu", enim, id est, bonum. Laborat sapiens in activa vita, cum Junone vult Ixion concumbere, Ixion dicitur quasi "axion", id est, dignitas, que se jungere querit actioni, quia in ea dignitas et 60 reverentia adquiritur. Sed Juno interposuit nubem, quia temporalis actio, dignitates est umbracile, et quasi fumum vanescentes confert. Cadit semen in terra, quia intentio actionum maxime versatur in terrenis. Nascuntur in ea monstruosa animalia in parte rationabilia, in parte irrationabilia quia facta eorum et cogitationes aliquando cum 65 ratione, aliquando preter rationem fiunt. Sed ista domat Herculis quia omnia irrationabilia domat in se et in aliis aliquis sapiens, 195 unde pulcre tangit scriptura de Jacob et duabus uxoribus eius videlicet Lia et Rachel et cetera.

pars 3 Tertia pars picture dei Martis. Pingebatur enim a poetis, 70 cum ariete in capite. Est enim vermis in capite arietis cuius pruriginem† sentiens cito movetur cornupetere,\* et est fortis in capite et audax, sic sapiens, fortis in capite tenens vermem, id est, memoriam preteritorum presentium et futurorum mala preordinata cognita atque patrata facit fortiter, audacter et perseveranter cornupetere contra 75 nequitias spirituales et ea vincere, et hec est vermis conscientie. Aries

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Luke 10.40.

<sup>195</sup> William of Conches, commentary on *De Consolatione Philosophiae*, Bk. IV, m. 7, fol. 92.

<sup>†</sup>pruriginem] pruridinem

<sup>\*</sup>cornupetere] cornupetare

enim ut in Naturis Rerum declaratur habet vermem in planta pedis<sup>196</sup> qui velocitatem inpediens facit eum tardum et pigrum in cursu, quem si non habuerit velocissimus omnium animalium esset, quod bene convenit virtu-(Fol. 46°)-ti fortitudinis, quia in omnibus stabilitas maxime commendatur. Igitur sapiens bene dicitur pigrum et tardum ad malum vel inhonestum propter tardos passus in via recta quia fortitudo custodit omnia. Aries vero ut dictum est < dicitur > ab "ares" quod est virtus, et bene in hoc loco significat fortitudinis virtus.

pars 4 Quarta pars picture dei Martis dicitur dolorem capitis patiens quod bene convenit virtuti fortitudinis, quia cum quo† dolore vexatur inde inanis appetitus mundanorum restringitur et vilependitur quod vanum est et transitorium, quia in infirmitate virtus perficitur, unde Gregorius tribulatio vel adversitas que bonis viris contingit non est indicium probationis sed probatio virtutis, 197 unde Psalmus, "si ambulavero in medio tribulationis,\* vivificabis me." Et iterum: "in tribulatione dilatasti michi." Et iterum "probasti cor meum et visitasti nocte." Iterum dicit "in tribulatione mea invocavi Dominum. Et exaudivit me in latitudine Dominus." Et iterum dicit "ad Dominum cum tribularer clamavi, et exaudivit me." Et iterum "afflictus sum et humiliatus sum nimis." Et Apostolus dicit "gloriemur in tribulationibus nostris, scientes quod tribulatio patientiam operatur: patientia vere pro-

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> As Thomas of Cantimpré says, "vermem habet in *capite*," Boese, op. cit., Bk. IV, c. 85, p. 157, John may have made up this story to fit the context.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Not in the genuine works of Gregory. De Foxton apparently searched a florilegium under the topic heading "tribulatio" for these example.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Ps. 137.7.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Ps. 4.2.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Ps. 16.3.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Ps. 117.5.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Ps. 119.1.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Ps. 114.10.

<sup>†</sup>quo] quis

<sup>\*</sup>tribulationis] tribulatio

bationem, probatio vero spem, spes autem non confundit."204 De hac tolerantia dicit Gregorius "tanto altior spe quis consurgit Domini, quanto maiora pro eo pertulit."<sup>205</sup> Unde Evangelus "ego quos dirigo, 100 arguo et castigo." 206 Unde propheta "cum ipso sum in tribulatione, eripiam eum et glorificabo eum."<sup>207</sup> Unde Gregorius dicit "cor salvationis sapientiam deservit, quia nulla tribulatio ipsum exterius custodivit."<sup>208</sup> Unde Augustinus ait, "non potest quis opportunius anhelari ab hoc seculo, quam si voluptatibus transitoriis labores et dolores miscena-105 tur." 209 Unde Evangelus "beati qui persecutionem patiuntur propter justitiam,"210 et cetera. Et alibi: "ibant gaudentes a conspectu consilii, quoniam digni habiti sunt pro nomine Christi contumeliam pati."<sup>211</sup> De hac tolerantia Jacobus apostolus dicit "omne gaudium existimate fratres <mei>, cum in diversas temptationes et tribulationes incideritis."212 110 Unde in Communi Glossa scriptum est "non est Christiane veritatis† in temporalibus exaltari, sed potius deprimi, quia mali nichil habent in celo, vos autem nichil in mundo."213 Unde Seneca "tunc tibi salutaria

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Rom. 5.3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Hugh of St. Cher, citing "Gregory", "tanto spes in Deum solidior surgit quanto quis pro eo graviora sustinuit," *Opera Omnia in Universum Vetus et Novum Testamentum* (Venice, 1732) Vol. I, fol. 31°.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Appc. 3.19.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Actually Ps. 90.15.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Not in the genuine works of Gregory.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> cf. Enarrationes in Psalmos 9.3 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> Matt. 5.10.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Acts 5.41.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> James 1.2.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Glossa Ordinaria, PL 114.67 YAL.

<sup>†</sup>veritatis] dignitatis

consilia advoca, cum tibi alludit prosperitas mundi."<sup>214</sup> Unde etiam Jeronimus ait "quanto in virtutibus crescimus, tanto amplius timere 115 debemus ne de sublimiori corruamus."<sup>215</sup> De hac materia clare tangit Gregorius dicens "si omnis fortuna est timenda magis tamen prospera quam adversa."<sup>216</sup> Unde Bernardus "Deus facit se cognosci verberando qui oblitus et incognitus erat parcendo."<sup>217</sup> Unde Augustinus "periculosa est in divitiis suavitas, periculosa sublimitas, timor perpetuus.

120 Labor infructuosus, principium sine prudentia, finis cum penitentia."<sup>218</sup> Unde Gregorius "continuus successus temporalium future damnationis est indicium."<sup>219</sup>

pars 5 Quinta pars picture dei Martis est vultus irascibilis et austerus et bene convenit virtuti fortitudinis, quia omnibus transitoriis, 125 circumspectis, <et> vanis, sepius† dilectis, eternis vero durantibus dolore magno concutitur contristatur et quasi vultu lugubri et transformato quia vana gaudia consequuntur. Hinc inde Augustinus in suo libro de Visitatione Infirmorum de philosophis quomodo ordinaverunt quod in hominum et puerorum natali deberent homines ostendere signa

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Pseudo-Seneca, Formula vitae honestae, ed., C. W. Barlow, Martini Episcopi Bracarensis Opera Omnia (New Haven, 1950) 55, p. 240 YAL. As the maxims from Seneca, Jerome and Gregory in pars 4 occur in virtually the same order and with the same attributions in the mid-14th century ME Prick of Conscience, ed. R. Morris (Philological Society 1862-4: London and Berlin, 1865) Bk. 2, pp. 36-37, a work once associated with Richard Rolle and certainly of northern origin, apparently Hugh's commentary was a standard source for this set of topics on wealth.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> This seems to be a conflation of Gregory, *Moralia in Job*, Bk. 24, c. 3 "quia extollendo se de suis meritis, inde in ima deterius corruit," and Jerome on Ez. 32.19 "quanto aliis major es, & abundantior divitiis, tanto ad inferiora loca detraheris." These passages occur together in Hugh of St. Cher, *Opera Omnia*, Vol. V, fol. 107<sup>v</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> This maxim appears without attribution in Hugh of St. Cher, *Opera Omnia*, Vol. V, fol. 79<sup>r</sup> as a gloss on Ez. 21.22; as Gregory did not comment on this portion of Ezechiel, it is probable that Hugh was de Foxton's source.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> This passage does not occur in the genuine works of St. Bernard.

<sup>218</sup> Unidentified

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> This maxim occurs without specific attribution "unde dicit auctoritas," as a gloss on Gen. 21.14 in Hugh of St. Cher, *Opera Omnia*, Vol. I, fol. 27°.

<sup>†</sup>sepius] sapiens

130 meroris et tristitie, in morte vero hominum signa gaudii et leticie. 220 Et hec fuit causa, nam in hominum nativitate inchoant miserie, sed in morte sunt miserie determinate. Vultus irascibilis est cuiusque sapientis cum in mente cernitur miseria conditionis humani peccati in quam omnis aut magis aut (Fol. 47r) minus multotiens labitur. Sed 135 aliter dicitur ira per zelum, aliter per odium. Unde Psalmus "irascimini et nolite peccare." Et alibi "date locum ire." Et iterum "Sol non occidat super iracundiam vestram."

pars 6 Sexta pars picture de deo Martis est arma. Dicitur enim deus Martis armatus, id est, sapiens virtute fidei armatus, quia sine fide 140 impossible est placere Deo. Sed hec fides sine operibus bonis mortua est et e converso. Est fides recta in studio sancto ex promissorum veritate ad invisibilia mentem impendere. Sed fides sine caritate fundata nichil est, 223 unde Apostolus "<et> si autem habuero tantam fidem [fidem] ut montes transferam, caritatem <autem> non habuero, nichil sum." Sed quid proderit fundamentum ponere sine structione per manus artificis, nec fidem habere sine operibus bonis. Ideo resistamus adversariis nostris fortes in fide ne irruentes dominum† precipitent et ad terram prosternent. Et bene convenit virtuti fortitudinis.

pars 7 Et sequitur septima pars picture de deo Marte. Dicunt 150 poete Martem rubeis coopertum quia mos antiquus solet victorem in bello vestibus rubeis pervestire in signum victorie, quod bene convenit virtuti fortitudinis, nam in rubea\* veste intelligite verecundiam quia si male fecerint erubescentiam multi habent,† et est signum verecundiam quia si male fecerint erubescentiam multi habent, et est signum verescendie cum quis erubescentiam post malefactum notorium et

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> Pseudo-Augustine (Baudri of Bourgueil?) Bk. I, c. 6 PL 40.1152 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Ps. 4.5 and Eph. 4.26.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> Eph. 4.26.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> Rom. 12.19.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> I Cor. 13.2.

<sup>†</sup>dominuml domum

<sup>\*</sup>rubeal rubia

<sup>†</sup>habent] habunt

perpetratum sine moderamine† fortitudinis, unde dictum est "qui me erubuerit, et sermones meos erubuerit, hunc filius hominis erubescet cum venerit judicare seculum per ignem."225 Unde dicitur quod Hercules fixit Arpias. Secundum fabulas<sup>226</sup> Phineus filiis eius oculos 160 extraxit. Unde a diis eandem penam mutuatus est, ut ait Ovidius "quid fodis inmeritis, Phinei, sua lumina natis? Pene reversura est in caput ista tuum."<sup>227</sup> Et apposite sunt pene Arpie, que volucres cum virgineo vultu, plumis, rapidis unguibus pallide. Mensas istius commaculabant et ore cibum auferebant. Sed postea Hercule, Zeto et Calai filii Boree 165 eas sagittis suis fixerunt.\* Cuius rei veritas hec est. Phineus ponitur pro avaritia, et dicitur Phineus a fenerando, quia avaritia intenta est fenerationibus et usuris. Hic filios cecat et cecatur quia avarus cecus est et cecat alios cupidine. Huius mensas commaculant Arpie et cibum auferunt. Arpo Grece, Latine rapio, inde Arpia dicitur rapacitas. Arpie 170 mensas maculant avare† et cibum auferunt, quia rapacitas avaros facit et in modico vivere etiam a multis abstinere. Unde Horatius "querit et inventis miser abstinet ac timet."228\* Que bene tres esse dicuntur quia in rapacitate tria sunt. Alienum invadere, cito auferre, deinde sublatum celare, unde nomina earum conveniunt. Prima enim dicitur Ello quasi 175 edo, ellon, id est alienum invadens. Secunda Occipite, id est, citius auferens. Tertia Celonie, id est, iniqua quia ablata denigrat et obscurat celando, quia Arpie dicuntur volatiles et merito, quia rapacitas ad auferendum festina est cum plumis, que tegunt† ablata, virgines quia arida et sterilis est rapa. Ab omni honestate acutis unguibus, ad auferendum.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Luke 9.26.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae*, Bk. IV, m. 7, fol. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Ovid, Ars Amatoria I. 339 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Horace, Ars Poeticae 170 YAL.

<sup>†</sup>moderaminel mordoramine

<sup>\*</sup>fixeruntl fixit

tavare] avari

<sup>\*</sup>ac timet] et uti

<sup>†</sup>tegunt] tegit

180 Pallide propter timorem et curam et abstinentiam quesitorum. Sed iste Arpie ab Hercule figuntur, quia omnis rapacitas a sapiente execratur, certis sagittis, id est 5 sensibus et hoc auxilio Zeti et Calai, id est, emulatione et inquisitione boni. Zetus est emulatio, Calo bonum. Qui Zetus et Calais filii Boree dicuntur. Quia emulatio boni spirtualis est, 185 non terrena.

pars 8 Octava et ultima pars picture de deo Marte est de Scorpione sub umbilico super vesicam† et non inmerito dicitur scorpio super vesicam quia sapiens voluptatis carnalis appetitus superat, refrigescit et vincit stimulo scorpionis asperi (Fol. 47°) abstinentia, caritate, labore continuo, quia amor non est otiosus et bene convenit virtuti fortitudinis. Sed fortitudo dicitur medium inter timorem et audaciam, ut postea patebit. <sup>229</sup> (Fol. 48°)

## C. 75

d. 1 Mercurius, qui et Stilbon Grece dicitur, planeta secundus est. Hic aliquando ante Solis ortum, aliquando post occasum Solis splendens exsurgit. Dictus autem fuit planeta iste a gentilibus Mercurius a deo, 5 quem Mercurium nominabant. Et dicebatur ille deus Mercurius quasi merces curans. Fortunas enim, mercimoniorum in illum ponebant. Nec omnimodo forsitan sine ratione hoc fecere gentiles, ut dei sui nomine planetam istum Mercurium vocarent, eo quod in ascensione planete istius spiritus sensuum humanorum puriores, et perspicatiores 10 et expeditiores <sint> ad lucra facienda et rerum causas investigandas. Purgato enim cerebro a fumis et superfluitatibus humidis purgatior spiritus exsurgit ad actus. Quid si hoc de spiritu fiat ad mundi vana distractum per planete sydus in homine? Quin\* potius fieri potest et debeat, ut spiritus mentis nostre superne gratie luce purgetur, ut expeditior 15 possit et cognoscere veritatem et justicie operibus inherere, quibus utique apprehendat et quod in habendis summum est et sine indigentia perpetuo possidendum. Et quidem secundum Augustinum <in libro>

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> The portrait of Mercury which occupies the remainder of Folio 47<sup>v</sup> is printed as Figure 12 of the Introduction.

<sup>†</sup>vesicam] visicam

<sup>\*</sup>quin] que

de Civitate Dei "cor non mundat nisi una et simplex intentio in eternam vitam, solo et puro amore sapientie est. < Sola ergo cordis mundatio > 20 rerum eternarum intentio." Terreus frigidus et siccus in se inclinatur ad nostrum tunc cui complectitur. Quantitas huius ut supra.

# C. 76

- d. 1 < Gemini > IN GEMINIS NATUS homo ventosus, gaudens† multum de sapientia sua, seipsum commendans tacite similem sibi neminem reputans, multum laborans ut ad altiorem statum attingere 5 queat, et laborem suum alleviet reputans se talem, qualis numquam erit, 3 habens mulieres. Pulcher erit et decorus. A prima muliere separabitur sic et a secunda. Cum tertia commorans super eam 3 pueros gignans. Verbosus, et macer, humilis. Commiserans cum illis qui sibi mala plus quam bona inferre nitentur, obloquentes sibi et quan-10 doque mortem suam machinantes. [quod] Quia nequibunt, unde nec timidus erit. Ad bonum finem perveniet. Cum divitibus pergens cum dominis et dominabus, sibi facientibus multa bona. 5 annos <ante> obitum suum adipiscens hereditates. In lumbo dolorem patiens. Tunc a pravis accusabitur qua accusatione fere mortuus erit. Sed tandem ab ea 15 liberabit illum dominus. Sibi necesse est opera minima perimplere et precipue elemosinas largiendo, et sepius sese confiteri de peccatis suis. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.
- § 1 MULIER NATA macra, dolorem patiens et angustias patiens. Signum habens super mamillam, sive gibbum super nasum vel super 20 frontem, vel super manum maculam. Maritata viro scienti multas miserias. Annis 5 pudores patiens, pro infirmitate et culpa, pulcra, amabilis, fusca, decens, multos viros amans nec lascivii causa sed transitorie. A quibus bene amabitur sive generosis sive mediocribus. In operibus studens, nec curans de conjuge suo, mel, oleum, et cibaria 25 dulcia bene diligens. Non cum conjuge intermittens nec cum eo

\_

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Actually Augustine, *De Sermone Domini in Monte*, *PL* 34.1232 YAL. C. 75 d. 1 Boese, op. cit., Bk. XVII, c. 5, p. 388.

<sup>†</sup>gaudens] gadens

libenter morans, sed cum alio quem plus diliget† unde sibi magnus dolor superveniet. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.

†diliget] dilige

C. 77

d. 1 < Virgo > NATUS IN HOC SIGNO ab omnibus amabitur, visitator infirmorum erit, ideoque bene vigens. Pro sapientia multum commendabitur, bene discernens omnia. Laboriose in juventute sua 5 adquirens victum suum. Si laicus (Fol. 48<sup>v</sup>) fuerit ducet uxorem quam postea sepeliet. Post hec aliam ducens super quam gignet multos pueros, tam filios quam filias.† Et huius vite tempore divitias affluentes percipiet. Et hec erit honesta, atque casta, nec consumens, quam sicut seipsum diliget, sed tandem inter se lis non minima orietur, et hoc 10 propter aliam mulierem sibi suspectam. Multi tamen requirent a se consilium quia sapiens in consiliis erit. Austerus in gestu. Inter probos et magnos honoratus. Multum sibi proderit habere uxores 2 vel 3 unde multum meliorabitur, aut 2 vel 3 erunt dulcissime\* sibi, et de illis magnaliter prosperabitur si a mortali peccato se custodierit. Languorem 15 habens de frigore post sudorem, sed convalescet infra breve. Cum muliere defamabitur. Tunc magnam partem sue bone fame amittet, et fortes contra eum resurgent, sed inde non peribit. Infirmabitur et medicabitur a longinquis. In evo commendabitur et amicus reputabitur. Super nasum signum habens vel super caput vel super genu. Dies boni 20 et mali, etas et remedium, ut supra.

§ 1 MULIER NATA in hoc SIGNO pulcherrimos oculos habebit, rubecundam faciem et calide complectionis, pulchre et honeste per viam transientes advocans et erit magne potentie et hoc de uno conjuge. De potentibus bene dilecta plusquam de proximis eius. Faciens sine licentia conjugis multa sibi molestantia. Defamabitur, de puero moritura forte pregnans, habens mamillas graciles et pectus rotundum. In juventute sua nupta ducetur ad extranea, ubi diu commorabitur in gaudio magno et letitia. Post hec dolor in dies accrescet quia cum multis fornicabit antequam pervenerit ad trigesimum annum. Pueros multos et fortes habebit sed infra modicum tempus adquiret eos. Conjunx enim eius ipsam odio habebit multotiensque eam tormentis affliget, tamen bene nutrita et faceta erit in salutatione divitum ac pau-

<sup>†</sup>filias] alias

<sup>\*</sup>erunt dulcissime] erit dulcissima

perum, quamquam† habens infirmitatem secretam in medio eius et ibidem signum non longe a dextro latere. Dies boni et mali, etas et 35 remedium, ut supra.

## C. 78

d. prima Videndum est quid per Mercurium in picture figura per philosophos significari videatur. Mercurius vero secundum philosophos pingitur cum capite in nube discolorata, stabili vultu, viridibus vestibus singulo aureo succintus, cum Geminis in humeris, cum Virgine super cor, cum bursa in sinistra manu, distribuens cum dextra manu. Cuius pictura bene convenit secunde parti fortitudinis, que dicitur timor.

pars 1 Bene dicitur caput sapientis fixum in nube que est prima pars timoris. Quia duplex dicitur timor, scilicet timor filialis, et timor 10 servilis, timor vero filialis meritorius est, quia in clara nube constitutus. Et iste timor idem est quod amor quia de <eo> solo amare est, non quasi timeamus Deum quia ipse prius nos dilexit, non quasi sui sed quasi filii liberi. Unde Psalmus "initium sapientie timor < Dei >,"231 nec deficiamus cum ab eo arguimur. Quia quem diligit arguit et casti-15 gat. Nonne filius a patre castigatus diligit patrem? Tutus est qui castigatur. Timor vero non habet penam cum recte ordinatur. Amore vero expellit timorem. Qui vero Deum metuit videns cuncta que nobis attulit que similiter pro nobis pertulit et que nobis promittit. Quod si numquam pena creata fuerit nec peccatum vindicaretur non minus 20 timeamus si diligamus. Qui timet propter terrorem non diligit sed tantum metuit quantum dubitat puniri. Sed forte dicit aliquis, quid est timor? Timor Domini est fide et moribus divinorum preceptorum vigilans custodia, qui bene dicitur in nube (Fol. 49<sup>r</sup>) clara. Timor, vero, servilis est tantum propter timorem pene, percutionis plage et 25 huiusmodi miserie. Iste etenim timor habet penam in se inclusam quia carens amore et non fert lumen accensum sed extinctum, unde in Evangelis, "quinque virgines fatue [non] non sumpserunt oleum"<sup>232</sup> secum et ideo excluduntur a sponso, id est, quia non habuerunt

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Ps. 110.10.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Matt. 25.2.

<sup>†</sup>quamquam] quandam

amorem qui per oleum designatur. Unde dictum est: "oleum effusum nomen tuum." Sed timor sine <spe> est execrabilis, quia cum timor est sine spe tunc desperatio ledit, timeamus igitur spem retinente. Spes est animi motus immobiliter ad ea que appetit accipienda suspensus, quia nec timor sine spe, nec spes valet absque timore. Modernis enim temporibus timor Domini mutatur in terrenum plus temporalia quam spiritualia requiruntur. Plus carnalis voluptas quam continentie libertas. De hac materia satis patet ad oculum hiis diebus. Iste timor dicitur in obscura nube quasi non recte ordinatus quia premia non consequentur. 234

pars 2 Secunda pars picture de deo Mercurio que pingitur stabili 40 vultu. Quia timor dicitur stabilis vultu. Quia nec asperis nec blanditiis nec caducis oblectamentis flectitur sed omnia retinens que solum dominum affectant. Sed quid sit materia timoris et rami eius? Notat Boethius dicens quod proprium est sapientis pro suis et aliorum excessibus flere. Et notandum quod Orpheus deflet et temperat carmina, 45 quia fletus sapientis carmen est et dilectio sibi et aliis. Unde Psalmus dicitur "cibabis nos pane lacrimarum." Hoc est flere non propter vana et nugas temporalium vel vanitatum. Mater enim Orphei secundum fabulas dicta est Calliope una de 9 Musis, unde Virgilius "Orphei Calliope, Lino formosus Apollo."236 Quod quid sit videamus. Calliope 50 dicitur calophone, id est, bonus sonus. Calos enim bonus, "phone", sonus. Et ponitur pro eloquentia. Eius filius dicitur quilibet sapiens, vel eloquens, quia preceptis eius eruditus est, sed Calliopes,† id est, eloquentie 3 sunt fontes et principia et partes scilicet dialectica et grammatica et rhetorica ut supra expositum est. Principia sunt fontes illius,

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Cant. 1.3.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> C. 78 The treatment of fear here may reflect that of the two main types of theological fear in Peter Lombard, *Sentences*, Lib. 2, Dist. 34, *PL* 192.823-827, "timor servilis" where a man refrains from sin through fear of hell and does good through fear and "timor filialis" where man, loving God, fears to lose Him through sin, Bernard, *Serm. in Cant.*, *PL* 183.852.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Ps. 79.5.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Virgil. Eclosues 4.56.

<sup>†</sup>Calliopes] Calliope

55 dialectica et rhetorica. Sed Orpheus in inferis deflet, scilicet quicquid auferat de precipuis fontibus matris dee, cum dialectis rationibus et rhetorica. Et sapiens et eloquens probat in temporalibus intentionem non esse ponendam. Et adhuc deflet, quod probat luctus de amissa uxore. Impotens quia reddit hominem inpotentem. Quod dabit amore gem-60 inans luctum. Amor dicitur geminare luctum, quia sunt due cause luctus, timor penarum, et amor alicuius rei cum defertur, unde invenitur in Vetere Testamento, quod Phane dedit Axe filie sue irriguum superius et irriguum inferius. Irriguum superius, id est, pro spe et dilectione celestium. Et inferius pro timore penarum utrumque dedit 65 pater filie, id est, creator fidelis anime. Similiter Orpheus deflet et quod dat luctus et quod amor, quia ex timore penarum et ex amore spei celestium sapiens deflet. Tenarus dicitur descensus ad inferos. Tenarus interpretatur lamentatie. Oue bene dicitur descensus ad inferos, quodcumque predictorum mortuorum† descendit ad inferos per lamenta-70 tionem transit, quia in eis nisi dolorem et angustias non reperit. Deinde in umbra, id est, in nube que dicuntur illa que in temporalibus pervalent et dominantur ut sunt illa 5 que Boethius enumerat: divitie. dignita, regna, gloria, voluptas. Hec faciunt umbram in timore. Sed Orpheus istos duos umbrarum, re, cum sapiens et eloquens considerat 75 in ipsis, scilicet 5 esse que re et se et suam et aliorum intentionem ab eis removeat. Et hec est < cum > dulci prece non cum demonstratione odii, sed cum dulce-(Fol. 49<sup>v</sup>)-dine caritatis vel carminis. Sed ne aliqui putent sapientem aliis naturis proficere ostendit per Orpheum quod et aliis alicuius sapientia est stupenda.

pars 3 Et huic sequitur tertia pars picture de deo Mercurio que dicitur poetice in humeris Geminos portare. Non tantum Geminos sed insuper triplicates. Dicitur enim in fabulis poeticis, quod janitor\* inferorum dicitur Cerberus tria capita habens, et dicitur carnes consumere et ossa conservare. Cuius rei veritatem videamus. Janitor inferorum dicitur terra, quia est quasi introitus et principium mutabilium quantum ad nos, et dicitur tria capita habere propter principales

...

<sup>†</sup>mortuoruml modorum

<sup>\*</sup>janitor] ganitor

partes terre: Asiam, Africam,† Europam. Dicitur carnes comedere et ossa conservare, quia terra putredine carnes cito consumit, non ossa, unde dicitur tumulus hominis sarcophagus, id est, comedens carnem. 90 "Sarcos" enim Grece, caro Latine, phagos comedere. Si huius janitor dicitur Cerberus quasi carbonarie-os, id est, carnem vorans, quia terra vorat carnes, ut expositum est. Sed janitor iste stupet audite Orpheo, et mulcetur, quia nulla est pars terre in qua non admiretur sapientia et mulceat feros, vel janitor aliter dicitur ira que est animi. Quare ad 95 inferos et ad penas descendat homo unde cum Cerberus, id est, quasi carbonarie-os vorans carnem, quia ex invidia corrodit homines, unde quidam ait "justius invidia nichil est, quod protinus <ipsum> auctorem rodit <ex>crucians animum." Et Oratius "invidia Siculi non invenere tyranni maius tormentum." 238 Dicitur habere tria capita quia 100 tres sunt species ire: una naturalis, unde dicitur homo irascibilis, alia casualis, unde dicitur homo iratus, alia inversiva\* que dicitur odium. Sed hec tria capita mulcet Orpheus, cum sapiens et eloquens et naturalem et casualem et inversivam iram ratione sua in aliquo sedat et extinguit. Et hic est timor vincens et extinguens vitia fumigantia 105 omnium malorum.

pars 4 Unde sequitur quarta pars picture de deo Mercurio qui pingitur in vestibus viridibus per quos intelligitur virtus perseverantie quia inter omnes virtutes mater dicitur secundum quamvis caritas, quia caritas sive perseverantia, vel timor sive fides, sive spes, et sic de similibus nichil est. Unde dictum est "qui perseveraverit usque ad finem, hic salvus erit." Perseverantia est que virtute,† quadam perfectione, longanimitate proficiente confirmat animam. De qua dicitur poetice

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> Cited by William of Conches, De Philosophia Mundi, Bk. III, preface, PL 172.75.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Horace Epistles, I.2.58 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Matt. 10.22.

<sup>†</sup>Africaml Affricam

<sup>\*</sup>inversiva] inversive

tvirtutel virtutum

quod scelerum dicuntur tria† esse, que vocantur tres Furie, quorum nomina sunt hec scilicet Allecto, Tisiphone,\* et Megera, quia tria sunt que omne malum commovent et perficiunt, scilicet cogitatio furibunda, furibunda vox, operatio furibunda. Primo enim malum cogitatur, deinde dicitur, postea perficitur, unde hec nomina eis conveniunt. Prima dicitur Allecto, id est, impassibilis scilicet prava cogitatio, deinde Tisiphone, id est prava vox, Tisiphone enim dicitur subposita vox. 120 Thesis enim est ponans vel positurus phone vox vel sonus. Megera dicitur magna contentio, scilicet prava operatio. Sed iste tres dicuntur virtutes scelerum, vel quia quandam penam conferunt sceleratis. Malus enim torquetur cogitando malum, loquendo, operando vel quia cause sunt quare scelerati puniantur. Quia considerant pravas cogitationes, 125 sermones et operationes, statim timent, quod bene convenit virtuti timoris.

pars 5 Et seguitur quinta pars picture de deo Mercurio. Est† Virgo in corde, quia timor omnem libidinem de corde expulit. Quia audito Orpheo, id est, eloquentia et sapientia et vitio suo cognito inde doleat 130 et penitendo defleat, adhuc ostendit quod Orpheus operatur in inferis, scilicet quod velox rota non precipitat Yxioneum caput. Fabula Yxionis est quod voluit concumbere\* cum Junone, sed interposuit Juno nubem et cecidit semen in terram et nati sunt inde gigantes. Unde in inferis subditus rote volvitur. Cuius rei veritas talis est. Juno ponitur pro 135 activa vita. Unde invenitur in fabulis, quod tres dee, Juno, Pallas, Venus, judicium Paridis que indignior esset (Fol. 50<sup>r</sup>) quesierunt aureo pomo, quia Jupiter definire noluit. Quod non fuit aliud nisi quod tres vite sunt, scilicet theoretica, id est, contemplativa, practica, id est, activa, philargica, id est, voluptaria. Et ponitur Pallas pro contempla-140 tiva, Juno pro activa, Venus pro voluptaria quod potest probari per premia que promittuntur Paridi. Pallas namque promittit sapientiam, quia ex contemplatione fit aliquis sapiens. Juno divitias, quia per activam vitam acquiruntur divitie. Venus enim promittit feminam, quia

<sup>†</sup>trial tres

<sup>\*</sup>Tisiphonel Thesiphonei

testl et

<sup>\*</sup>concumbere] occumbere

in ea est maxima voluptas. Iste tres dee pro pomo certant, id est, pro 145 beatitudine quia unaqueque videtur facere bonum. Sed Jupiter hoc noluit definire, quia libertatem homini videtur auferre, unde quesitum<sup>†</sup> judicium hominis cuiuslibet. Sed Paris adquiescit Veneri, quia pars maxima hominis consentit voluptati. Juno igitur ponitur pro activa vita, unde dicitur sceptrum portare, quia per talem vitam sceptrum 150 adquiritur. Dicitur etiam in tutela sua pavonem habere propter varietatem vestium que talem vitam comittantur. Dicitur noverca Herculis quia talis vita noverca est et inimica sapienti. Cum hac Junonis\* aliquis ut Ixioni vult concumbere violenter, quando laborando tali vita beatitudinem vult acquirere. Sed nubem interponit Juno, sed semen cadit in 155 terram, de quo nascuntur gigantes, id est, cure terrenorum. Et inde dicitur in inferis Ixion rotam volvere, quia tali vice subditus modo extollitur prosperitate, modo deprimitur adversitate. Sed audito Orpheo velox rota non precipitat Ixioneum caput, quia sapiens et eloquens debet dicere quare <rote> et mutabilitati talis vite nullus submittere 160 se debeat, velox rota, id est, divitiarum mutabilitas, quia cito transeunt non precipitant, < sed et > non extollunt, † unde timendum est et est timor omnibus sapientibus.<sup>240</sup>

pars 6 Et sequitur sexta pars picture de deo Mercurio, qui accinctus dicitur aureo singulo, quod bene convenit virtuti timoris, quia pars auri intelligitur virtus caritatis et amoris, quia timor filialis non potest esse < sine > caritate et dilectione ut predictum est in Sole et in aliis planetis et ideo in hoc loco pretermittitur.

pars 7 Septima pars picture de deo Mercurio dicitur <habente>bursam in manu quod convenit virtuti potentie que bene dicitur timor, 170 quia habet potentiam supra serpentes et scorpiones, quia nichil deest timentibus Deum. Et inde expellit avaritiam et hoc per fabulam Orphei in inferis, scilicet quod Tantalus perditus longa siti spernit fluvia. Iste Tantalus dicitur esse in aqua usque ad mentum et habere poma ante ora

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> pars 2-5 William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philoso-phiae*, III, m. 12, fol 85° - 86.

<sup>†</sup>quesitum] quartum

<sup>\*</sup>Junonis] Junenis

<sup>†</sup>extollunt] extollit

pendentia et cum fame et siti deficere, quia cum vult aquam haurire vel 175 poma capere, subterfugiunt. Tantalus ponitur pro quolibet avaro quasi manu clausa ut presens loculus, qui plenus divitiis, male egestatiam† in affluentia patitur dum non vult in neccessariis propria expendere, quia non sustinet acervum denariorum minuere. Unde dicitur merito Tantalus, id est, tantalon, id est, volens visionem, quia avarus sole visu pecunia sua delectatur, hic est Tantalus, id est, avarus. Sed timor interficit avaritiam et cupiditatem. 241

pars 8 Unde sequitur octava pars picture de deo Mercurio et est de manu distribuente. Timor vero semper est largus de quo dicitur sicut "aqua extinguit <ardentem> ignem, sic eleemeosyna <resistit> pec185 catis," 242\* quod in multis locis scriptuarum confirmatur. Sed prodigus longa siti, id est, desiderio adquirendi, spernit fluvia, id est, temporalia que ut flumen sunt labilia. Unde dictum est quod Aristoteles dixerat se plus magne Alexandro habere, quod "ego," dicit "de hoc mundo sufficientia habeo, et desiderium meum, ipsum vero non potest implere totus mundus," 243 quod sunt huius mundi transitoria oblectamenta et fallacia, multos in laqueos miserie angustie, unde timor omnia vana excludit et expellit a mente. 244 (Fol. 51r)

C. 79

d. 1 Venus tertius planeta est, qui dicitur Hesperus Grece. Vocatur Lucifer† et aliquando Vesper. Est enim stella nitens, que omnium maxima et clarior esse videtur. Nam quemadmodum Sol et Luna, ita et 5 hec umbram facit. Iste igitur orientem Solem precedit, <atque mane nuntians tenebras noctis lumine sui fulgoris spargit. Duobus enim signis tantum a Sole distat. Hec stella Lunam sequitur in defectu

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> William of Conches, commentary on *De Consolatione Philosophiae*, III, m. 12, fols. 86° - 87.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Ecclesiasticus 3.33.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> This story is told by Plutarch, "De Tranquillitate Animi", in *Moralia* 466d.

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> Folio 50<sup>v</sup> containing the portrait of Venus is printed as Figure 7 of the Introduction.

<sup>†</sup>egestatiam] egestis

<sup>\*</sup>peccatis] peccatum

<sup>†</sup>Lucifer] luciferum

Solem etiam occidentem sequitur et tenebris succedentibus precedit, > et tunc quidem Hesper vel Vesper dicitur. 245 Hyeme lucet; estate condi10 tur et in polo antaretico, † qui est vertex inferior, sepelitur. Vi huius nature, ut dicit Plinius, cuncta generantur in terris. 246 Unde Venus dicitur quasi Veneris < numen > que utique dicebatur apud gentiles dea amoris. Planeta iste in exortu suo vespertine vel matutino terram rore conspergit et non solum conceptus terre implet, verum animantia omnia in suo ortu ad luxuriam stimulat. De hoc sidere extant 4\* versus continentes proprietates ipsius planete:

Lucis splendorem secum fert; sic quoque rorem.
Ingens dat letum, vigilansque decens preit ipsum
Solem, defectum Lune comitans, hyemisque
Tempore lucescit cedens estate quiescit.

Aereus temperate, calidus et superflue, humidus, quantitas ut supra. De altitudine planetarum: primus Saturnus, secundus Jupiter, tertius Mars, quartus Sol, quintus Venus, sextus Mercurius, septimus Luna. De mensura circuli signorum, ambitus circuli signorum, id est, octave sphere est 400 milium milium, et 10 milium milium, et 818 milium et 570 miliaria:† 410818570. Cumque divisum fuerit hoc per 360 provenit mensura unius gradus circuli maioris, milia milies\* et centum milium et 41 milium et 160 miliaria: 1141160. 247

C. 80

20

<Taurus> HOMO IN HOC SIGNO NATUS omne genus suum excellet si se custodierit a mortali peccato. Multa bona habebit.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Boese, op. cit., Bk. XVIII, c. 6, pp. 388-389.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Pliny, Historia Naturalis II, c. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> See Honorius, De Imagine Mundi, 1.5, PL 172.122.

<sup>†</sup>antaretico] artetico

<sup>\*4] 5</sup> 

<sup>†</sup>miliaria] miliarium

<sup>\*</sup>milia milies] mille milium

Omnibus fidelis. Divitiis habundans. Multis faciens bona, non sibi 5 remunerantibus sed se magis despiciens pro suis benefactis et amicos eius in necessitate. In omnibus operibus fidelis et propterea bene expediens. Nam de stirpe quodam† promovebit, bono suo casu. Numquam superabitur in questionibus nec in prelio capietur. Non erit longe stature. Si laicus fuerit in nuptiis bis copuletur. Multa dulcissima 10 revelans verba que non tradentur memorie. Quandoque tamen callidus. in malum sonans. Et quandoque cupiens quod nullus sibi adquiere poterit nec suum fuit nec erit, et quod viderit cito cupiet. Sed tamen de loco forti veniet sibi bona fortuna, sed inter hec multum laborabit, adquirens sibi hereditatem que angustias suas alleviabit.\* A loco in 15 locum festinans. In evo infirmabitur quod ire non poterit, sine alterius adiutorio. Multas vias ambulans in juventute sua, et postea in propriis non morietur. Erigens ad Christum cor suum memoriter in mente passionis† eius. Gratias agens Domine de quocumque sibi tradito. Etas, dies boni et mali, et remedium, ut supra.

§ 1 MULIER NATA placens, hilaris vultu, fusci coloris, pulcherri-20 mos habens oculos et nigros. Sed infra 4 annos etatis sue tale habebit impedimentum, quod in juventute sua multabitur. Magnas in felicitates\* habebit nisi impediente divina clementia. Cumque vero peracta fuerint hec omnia cito promovebitur, vendens et emens. Amorem 25 trium hominum habebit de quibus meliorabitur, cum uno eorum habebit puerum humilem et mansuetum. De quo multum gaudium habebit cum pena magna in nativitate eius. In nocte terrebitur propter visus horribiles malignorum spirituum. Quapropter bene hoc tempore custodiatur et ferat scripta in sedulo 4 nomina 4 archangelorum et requiescat 30 super caput eius. Et recipiat incensum mas-(Fol. 51<sup>v</sup>)-ticis et myrram, rutam, et rosam marinam, semen feniculi, et anethum. Hec omnia in angulo domus cremantur. Tunc cum aqua benedicta extinguantur et circa eam nocte illa aspergatur, et liberabitur. Conjugi suo et amicis inveniet gravatim, aut cum aqua calida vel igne ignietur. Multum

<sup>†</sup>quodam] quosdam

<sup>\*</sup>alleviabit] alliviabit

<sup>†</sup>passionis] passione

<sup>\*</sup>in felicitates] infelicissias

35 studens in operibus et quodammodo in periculo erit. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.

## C. 81

- d. 1 <Libra> QUI NATUS EST IN HOC SIGNO amator mulierum et pro eis multa patiens. Multas patiens angustias et in multis locis, nec inediam in senectute patiens. Gratus et bona reci-5 piens, consuetudinis singularis erit, paucos habens pueros. Cum irascatur non cito pacificabitur. Et de quodam vento forte morietur. Si laicus fuerit 2 uxores habebit quarum unam ita in dolore solidabit quod fere nullus eam a morte sublimabit, et ita cum pluribus. Signum habens in pede. Post hec vero omnia mala vitans nisi forte peccatum 10 luxurie impediat. Suspectus mali habebitur de suis amicis caris et benignis et hoc per mulierem que se ipsum defraudare nitetur. Cum autem pervenerit ad senilem etatem elemosinam largiri diliget. Sive laicus, sive litteratus cum muliere defamabitur, et ab illo loco gradietur. Amici eius, parentes resurgent contra eum vindictam in eum procu-15 rantes, quia videntes se ipsum perdentem. Quos magnaliter timens magnam penitentiam tolerabit. Quos etiam omnes honorabit seque inhonorantes. Tribus temporibus multa bona adquiret cum multis similiter pactis interdum factis. In ultimis suis diebus fidelis in omnibus dictis reputabitur. Dies boni et mali, etas et remedium, ut 20 supra.
- § 1 MULIER NATA formosa valde, non valde pulcra. Multotiens <a href="https://habens">habens</a>> capillos multos interdum paucos quia eius caput non erit sanum. Cum aqua calida vel igne cremabitur. De bestia morsum patiens vel male percucietur vel tandem cum flatu venti aduretur. Cum 25 conjuge dolorem patiens. In senectute hereditatem adquirens, qua honorata multa bona possidebit. Dolorem oculorum patiens, signum habens in facie. In crure et in costis male mordetur. Multos pueros habens tam masculos quam feminas et passiones multas passura erit. Cor habens altum. Post aspera leta venient. Nec in die Veneris non 30 lavet caput suum. Dies boni et mali, etas et remedium, ut supra.

## C. 82

d. 1 Dictis de pictura Solis, Lune, Martis, Mercurii, Jovis et Saturni; iam declarandum est de dea Venere, de qua quamvis hic vultu virili pingatur tum secundum poetas femineo vultu pingebatur et 5 dicebatur dea amoris. Que cum coram deo amoris discumberet sponso

suo visis lautis et delicatis non acquiescens quod videns pater dee Veneris bufonem turpissimum adquiri precepit et ante eam poni. Quem cum vidisset dea Veneris hunc lascerans mandivit, quod videns coniunx, scilicet deus amoris, cognovit eam veneno a juventute sua nutriri et hoc naturaliter perfrui. Sed de hac materia tacentes, transeamus ad propositum presentis picture de dea Venere. Pingebatur enim Venus auro corona <ta>, vultu decora, cum Tauro in collo, cum nudo gladio super os. Albis vestita, cum flammeis ignis stipata, cum lucerna in manu sinistra, cum olla in manu dextra descendente. Sed quia pre- claratur modicum de fortitudine, que est virtus media inter timorem et audaciam et de timore (Fol. 52') et presente pictura declarabitur de secunda parte fortitudinis que audacia quam bene significat scriptura de dea Venere.

pars 1 Prima pars picture de aurea coronatione qua fingunt poete 20 eam coronatam, quia sicut laurea regia dignitatem et potestatem regalem notat, quia antiqui solebant victorem bene sibi famulantes regere ac gubernare laurea victorie coronare in signum victorie et audacie. Sic vero post victorie palmam et audacie homini, sapienti, audacter dimicanti datur corona victorie, unde dictum est "posuisti domine super caput eius coronam de lapide pretioso." Et iterum "gloria et honore coronasti domine et constituisti eum super opera manuum tuarum." Qui vicerit audacter, hoc est, in bona spe et humilitate peccatum gule dicit in Apocalypsis "dabo ei edere de ligno vite." Qui vicerit peccatum iracundie ex quo oritur mors, non ledetur in morte secunda. Qui vicerit peccatum invidie quod est valde amarum dabo ei edere manna. Qui vicerit peccatum avaricie, propter illa que relinquit, dabo ei potestatem super regna. <sup>251</sup> Qui vicerit peccatum luxurie propter mundiciam, vestietur vestibus albis, unde dictum est, per Jesabel

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Ps. 20.4.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Ps. 8.6.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Apoc. 2.7.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Apoc. 2.20.

uxorem Ahab† regis, que fuit mulier pessima, ostenditur magnitudo so criminis. Quia Jesabel interpretatur fluxus sanguinis vel fluens vel sterquilinium. Dicitur autem luxuriosus sanguinis fluxus, qui diu contentus\* delectationem effundit in actu, quando autem invalescit talis actus fit cor fluens, unde Gregorius dicit "auget in corde flammas libidinis effectus ipsius perpetuitate conjunctionis." Marcescit spiritus, languescit membra et ut cera ante faciem ignis totus ut ita dixerim humor liquescit. Quando vero transitur in consuetudinem fit fetens sterquilinium. Qui vicerit peccatum superbie propter humilitatem, faciam illum columnam ecclesie. Qui vicerit peccatum accedie, propter solicitudinem, dabo ei sedem mecum in regno meo. Unde dictum est vincenti dabo manna et nomen novum." Cum acies belli fortiter et audacter dimicatur, cum prosperitate finietur. Et bene hec audacia [audacie] que est secunda pars fortitudinis.

pars 2 Secunda pars picture de dea Venere. Pingebatur enim decoro <vultu> stabili atque benigne. Hec sunt in muliere multe dilecta, scilicet, vultus amenus, facies pulcra, vox suavis, affabilitas sermonum. Fortes emolliunt et liquescunt, si non fortiter et audacter restringantur. Sed audacia in talibus habita fortiter vincit omnia, et bene ad litteras. Et in ista parte picture significatur contemplatio divinorum, quia sicut vita voluptuosa gustantibus est delectabilis dulcis sic contems platio divina delectantibus in eam ut patet Rachel et Lya. Unde Psalmus "quam dulcia faucibus meis eloquia tua. Super mel ori meo." Unde dicunt poete et philosophi. Quod vultur non trahit jecur Titii. Titius voluit concumbere cum Latona matre Apollinis, unde occisus dicitur ab Apolline et in inferis religatur, ubi vultur jecur illius devorat. Cuius rei 60 hec est veritas. Titius philosophus fuit qui inquisitione futurorum artem divinitionis exercuit, unde dicitur voluisse concumbere cum

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> cf. Moralia in Job 21.12 PL 76.202 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Apoc. 2.17.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Apoc. 2.17.

<sup>255</sup> Ps. 118.103.

<sup>†</sup>Ahab] Acab

<sup>\*</sup>contentusl contenta

Latona matre Apollinis. Latona dicitur quasi latitans,† id est, incertitudo futuri que hominibus latet. Hec dicitur mater Apollinis, id est, divinationis, quia incertitudo futurorum est causa quare divinatio fuit 65 inventa. Ouod Apollo pro divinatione ponitur. Per hoc probatur quod videri in aliis locis dare responsa dicitur cum hac Latona dicitur Titius concumbere, quando cognitionem futuri voluit sibi adquirere, sed idem ab Apollone < sagittis > occiditur cum diversis divinationis intendendo demoratur. Studiis que vero et quorum species sunt divinitionis (Fol. 70 52°) in sequentibus ostenditur. Vultur dicitur jecur illius comedere. quia cura semper comedit cor intendentis divinationi, sed audito Orpheo jecur non comeditur a vulture, quia audito sapiente nullus est anxius de divinatione, unde Horatius "<grata> superveniet, que non seperabitur hora."256 Et Cato "<mitte> hecque arcana <dei> 75 celumque inquirere quid sit." 257 < Huc> usque ostendit quid agat Orpheus in inferis, id est, sapiens in terrenis, modo vult ostendere scilicet auod eum sequitur superat omnia Radamanthus\* dicitur judex inferorum, unde Radamanthus dicitur verbum judicans, qui enim nomina rerum et proprietates judicat in inferis; 80 nullum bonum esse vel parum pronuntiat. Iste fatetur se vinci ab Orpheo, quia bene judicat et affirmat sapientiam que omnia temporalia superare. Non teneamus concupiscentiam eius naturalem sed ne securum† in hac vita cotidie possit, homini id quod habet in se admittere. Aliqua intemperantia subjungit curam temporalium, et iterum redire ad 85 eandem curam, quia tunc ut canis ad vomitum. Ac si diceret. Talis lex est data Orpheo. Sed quis det, id est, possit dare, legem quam diceret grave est amantibus temporalia istam legem intimare. Oui amor est maior lege scilicet quod plus cogit amor quam coercitio. Coercitio autem aufert aperte peccare sed non voluptatem [non] peccandi, sed 90 amor et peccare et voluptatem peccandi. Verus amor est maior lege,

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Horace, *Ep.* I. 4.14 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> M. Boas ed., Disticha Catonis (Amsterdam, 1952) 2.2, p. 97 YAL.

<sup>†</sup>latitans] latitona

<sup>\*</sup>Rhadamanthus] Rhadamandus

tsecurum] securus

quia amore victus contradicit Orpheus, et hoc est cum prope extra esset terrenis et sic retulit ad terrenam intentionem. Et perdidit quia omnia bona que egerat dum ad temporalia respexit, amisit id est occidit de summo rationis ad ima terrenorum.<sup>258</sup> Et hec est secunda pars picture 95 huius.

pars 3 Et seguitur tertia pars. Dicitur enim poetice quod dea Veneris pingebatur cum Tauro in collo, quia habet domicilium suum in Tauro. Taurus dicitur animal forte et audax et ferocissimum inter cetera, et bene convenit huic secunde parti fortitudinis, scilicet, auda-100 cie, quasi audacter cetera animalia vincens. In hoc intendit Philosophia probare bonos semper esse potentes, malos impotentes. Bonis numquam deesse premia, malis vero sua supplicia. Quia de hoc turbatus erat Boethius quod putabat malos florere, et bonos deprimi. Ipsemet [se] continuat dicens cum Philosophia. Hic est emphasis, id est, pro 105 bono rei, per tria scilicet, quod < Deus > omnia potest, omnia scit et vult tantum bonos, si enim non possit† mutare non esset ita mirum, < sed verum > si iterum possit sed nesciret, sed prava illius voluntas esset, non iterum sic mirum esset. Sed cum ipse possit omnia, sciat omnia, et omnia velit esse bona, mirum est istud contingere quia non 110 justum videtur esse. Dicit enim "sunt etenim penne" et cetera. In istis versibus ostendit Philosophia, Boethius qualiter ad cognitionem perveniat, scilicet per cognitionem creature. Que ubi prediximus in creaturis perpenditur divina sapientia, cum videmus eas sapienter factas et dispositas, nec hoc posse fieri humana sapientia et ad hoc continua-115 tur, quod dicit se infigere menti. Boethio Philosophia, ac si diceres, bene possum tue menti infigere philosophiam etenim, id est, quia sunt mihi penne--penne quas confert alumpnis philosophia, <cum> sunt sapientia et virtus per quas ascendit homo ad cognitionem creatoris. Per sapientiam enim cognoscitur qualiter ad ipsam perveniatur, per vir-120 tutem, ut cognovit perveniendum, quomodo perveniat elaborat. Sed ne putaret <quod> aliquis has pennas ducens ad temporalia subjungit.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae*, III, m. 12, fol. 87.

<sup>†</sup>possit] posset

"Que <conscendant>† celsa polis," quia sapientia et virtute conscendit aliquis ad cognitionem celestium, ut per ea cognoscat creatorem.<sup>259</sup> Oueritur cum creator ubique fit totus, in celestibus dicitur habitare, sed 125 superius expositum est. Quibus enim, id est, sapientia et virtute cum aliquis preficiscens sapientia et virtute modo vis eius est in terrenis. modo in celestibus. "Perosa terras despicit" 260 quia ex sapientia cognoscit in eis non esse summum bonum et in ea virtutes eas aspernit. Et notandum <est> quod dicit mentem inductis illis pennis despicere 130 terras antequam ad cognitionem creatoris perveniat\* (Fol. 53r) quia cum amore et cura temporalium ad ipsum non potest perveniri, unde Martianus dicit Philologiam < despicere terras > antequam ad Jovem ascendat ut deificaretur. E vomere illud significans quod cura temporalium ad creatoris contemplationem nullus deificetur < sed> aeris<sup>261</sup> 135 et cetera. Incipit ostendere qualiter despectis terris mens ad cognitionem creatoris ascendat, quia considerata mutabilitate aeris credit animo creatorem immutabilem esse, et ita ultra querit quem diligit. Dum super eas querit creatorem credendo illum esse earum conditorem. Non tantum aera, nubes, nisi inveniat creatorem, transcendit 140 sed et verticem ignis. Verticem ignis vocat superiorem partem aeris vicinam Lune quod ad comparationem inferioris aeris subtilior et calidior est, qui calet motu agilis etheris. Quia [ut] diximus ex motu superiorum habent† subdita calefieri. Hunc ignem transcendit aliquis ut creatorem inveniat, dum credit illum divine potestati subditum esse. 145 Astriferas domos vocat regiones planetarum. In has surgit mens, cum noscit creatorem, cum per hominum creationem et proprietates cognoscit divinam sapientiam et potentiam. Tunc contingit mens Phebo cum querit proprietates et motum Solis ut postquam cognoverit non esse Deum, quia de loco ad locum movetur, quia in hoc loco continetur.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae*, IV, m. 1., fols. 87-87°.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Boethius, De Consolatione Philosophiae, IV, m. 2, 1.4.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Martianus Capella, De Nuptiis Mercurii et Philologiae II, 131.135 YAL.

<sup>†</sup>conscendant] occidant

<sup>\*</sup>perveniat] perveniet

<sup>†</sup>habent] habunt

150 ultra querit creatorem non loco sed potentia. Gelidus et senex est Saturnus quia senex deificatus epithetum senem frigore. Illa vero stella que dicitur Saturnus senex dicitur, quia triginta annos consumit in zodiaci peragrinatione. Gelida, quia nociva est et malivola, unde dicitur falcem ferre, quia plus nocet in retrogratione, quemadmodum deferens 155 falcem plus nocet recedendo quam accendendo. Item huius gelidi senis inter comitatur dum querit eius proprietates ut creatorem inveniat, sed et omnia alia astra ut cognitis earum proprietatibus credit ea subdita esse divine potentie. 262 Et ut breviter recludamus.

pars 4 Sequitur quarta pars picture huius. Pingebatur enim dea 160 Venus alba veste, per quod intellegitur munditia mentis. Qui vero munditiam mentis retinere desiderant audacter dimicant resistere adversariis eius. In hac pictura considerandum est quod dicit Boethius, quia dicit homines mutari in belvas ex morum qualitate, non corporum specie. Sed ne alii putarent hanc mutationem non esse timendam. 165 Probat illam esse timendam, quia maior est corporali mutatione. Unde videndum est quod metamorphosis,† id est, transmutatio, <sup>263</sup> alia est naturalis ut mutatio aque in glaciem, alia magica, cum videtur id esse quod non est, alia moralis, scilicet, cum homo proprietates belve sibi Sed moralis maior est naturali, quia quanto dignior est 170 anima corpore tanto illius mutatio in peius maior est mutatione corporali. Et hoc probat per Circem, que quamvis homines mutasset corporaliter, animam non potuit mutare. Cuius rei narrationem videamus, deinde expositionem. Legitur quod Ulixes\* rediens de Troia per mare jactatur ad quandam insulam in qua Solis filia regnabat pervenitque. 175 Amore illius conmota est. Illum quia nec prece nec pretio retinere posset, ad socios illius se convertit, illud cogitans quod solus non recederet. Quare poculo mixto carminibus in diversas figuras illos mutavit, sed tum annum retinebant, scientes se fuisse homines quamvis carmine mutati essent. Quod sic ad litteram fuisse quidam

 $<sup>^{262}</sup>$  William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae*, IV, m. 1., fols. 87-87 $^{\circ}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> See Paule Demats, Fabula (Geneva, 1973), p. 148.

<sup>†</sup>metamorphosis] methomorphosis

<sup>\*</sup>Ulixes] Ulexes

180 divini testantur. Huius autem rei talis est veritas. Ulixes† dicitur quasi "holonxenos", id est, peregrinus omnis. Holon enim est omne, inde holocaustum, id est, totum incensum, xenos est peregrinus, qui rediens de obsidione Troie, diu per mare jactatur, quia sapiens omnium temporalium (Fol. 53<sup>v</sup>) peregrinus est secundum illud. Nostra conversatio 185 in celis dum oppugnat temporalia per mare huius vite, elevatione prosperitatis, depositione adversitatis, jactatur sed tandem pervenit ad insulam in qua Circe regnat. Circe dicitur quasi "ciron", cresce, id est, iudicium manuum. Ciros, enim manus est, cresie iudicium, et ponitur pro fertilitate temporalium, que ex judicio, id est, ex labore manuum 190 provenit, que bene dicitur filia Solis, quia ex effectu Solis omnis fertilitas in temporalibus est. Dicitur etiam in insulam habitasse, quia ut ait Tullius in VI de Re Publica, xx, "omnis terra, que incolitur a nobis, que parva quedam insula est," vel insula contincta humore\* terra est, que est fertilior aliis. Hec Circe Ulixem non mutat, quia fertilitas tem-195 poralium sapientem non mutat nec corrumpit, sed socios illius corrumpit, Socii Ulixis sunt qui discernentes bonum a malo intemperantia ducti, dimittentes† bonum adherent malo. In hoc enim quod discernunt bonum similes sunt sapienti, sed in hoc quod male exsequentur non sunt sapientes et sunt socii Ulixis non Ulixes. Tales mutat Circe, 200 quia tales corrumpit sterilitas temporalium et hoc in diversa genera animalium, scilicet conferendo <aliis> frendentiam apri, aliis ferocitatem leonis, aliis\* rapacitatem tigridis, dolum vulpis aliis, et hec similia, sed animos non mutat. 264† Quia quamvis errent corrupti temporalibus, cum cognoscunt se errasse, et nituntur se in melius converti, et sic 205 audacter ad bona priora recedunt.

 $<sup>^{264}</sup>$  William of Conches, commentary on Boethius,  $\it De$  Consolatione Philosophiae IV, m. 1, fol.  $87^{\circ}.$ 

<sup>†</sup> Ulixes] Ulexes

<sup>\*</sup>humore] humori

<sup>†</sup>dimittentes] dimittente

<sup>\*</sup>aliis] uvi

<sup>†</sup>mutat] mutant

pars 5 Quinta pars picture de dea Venere† est de stipatione ignea in vestibus. Nam fingunt poete eam igne <igneam et> stipatam quod bene convenit huic parti fortitudinis que dicitur audacia. Ignis proprietates possunt notari per 2 versus:

Destruit, emollit, restringit, consolidatque Clarificat, terret, accendit, letificatque.

alii versus:

Mollis et siccus, mundusque favilla tenetur.

Crescit et ascendit sed aqua modica morietur.

215 Que vero proprietates bene < conveniunt > virtutibus sapientis in quibus patet audacia maxima, unde poetice quod serpens erat in palude Grecie, quod monstrum Hercules invasit, sed cum unum caput succidebat inumerabilia nascebantur, quod Hercules composito lignorum genere destruxit cuius rei veritas talis est, quod larva palus erat in Grecia 220 que maxime parti terre nocebat, unde propter nocitatem dicitur serpens ibi habitasse, qui bene dicitur Hydra. Hydor enim est aqua. Hercules temptavit capita succidere, quia cum esset rex Grecie <qui> rivulos\* illius volebat obstruere, quo viso Hercules tantam copiam congessit lignorum, cuius† causa lignis desiccavit. Hec fabula talis est, quod cum 225 Hercules peteret sibi Deianiram\* veram filiam Oenei regis, Achelous fluvius mutando <se> in diversas figuras, cum <quo> pro ea Hercules pugnavit, sed cum ad ultimum verteret se in speciem tauri. Cornu ablato victus effugit,† et in aqua latuit, <cornu modo> quod tradidit nymphis, sed eo impleto, a nymphis copi < os > e traditum est. 230 Cuius rei veritas talis est. Quia Achelous fluvius est, et positus est inter Greciam et Caledoniam, in qua regnabat Oeneus, cuius filiam cum

<sup>†</sup>Venerel Veneris

<sup>\*</sup>rivulos] rivulo

<sup>†</sup>cuius] qui

<sup>\*</sup>Deianiram Diraniram

teffugit] affugit

Hercules vellet auferre per fluvium appositum non poterat, cuius dessicato† uno brachio, quasi cornu ablato eam abstulit. Sed illud cornu dedit nymphis, quasi lymphis, quia ex uno brachio diversos rivulos 235 fecit, quorum copia\* postea sacrata est, quia magna copia ex eo pervenit. Sed dicit < Augustinus in Johannem > cum enim Deus ubique fit totus, ab eo tamen avertamus, cum per vitia ei dissimiles sumus, ad ipsum revertamur cum ei per virtutes similes sumus, vel illi nos similes facimus. 265 Ouod ut ait Augustinus "domino qui ubique est non locis 240 sed actionibus. Aut longinqui, aut propinquissimi <sumus>, quia sicut separat nos ab eo dissimilitudo, ita nos convergit illi similitudo."<sup>266</sup> Et hec est reduci igne, id est splendore et fervore dilectionis. Ubi enim est ignis, sunt ista duo calor et splendor. Similiter in divino amore est splendor, quia illuminatur mens ad cognitionem celestium. 245 Calor ad repre-(Fol. 54<sup>r</sup>)- hendum et imitandum, ex quo enim aliquis diligit Deum. Amore in eo operatur illuminationem et desiderium celestium, et ideo dicitur divinus amor, unde spiritus sanctus, id est, divinus amor, in igneis linguis apostolis est infusus, quia divinus amor et fervorem dilectionis celestium eis attulit et genera linguarum eos 250 docuit, quasi gentibus diversarum linguarum predicaturos. Ut ex fervore constantes ex linguis intelligibiles in predicando essent. Et hec benigna [lege] lex est scriptum asciscens honestum prohibens contrarium. Hec vero divina predestinatio dicitur lex benigna, quia ibi omnia leguntur et continentur, predestinatio ad vitam. Que predestina-255 tio dicitur scriptum in libro vite. Unde dicitur: "deleantur de libro viventis" et cetera. Et asciscit honestum et prohibet contrarium, id est, inhonestum. Ista lege revertuntur anime ad creatorem suum, quia nisi predestinatus sit aliquis ad vitam, ad ipsum non revertitur.<sup>267</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> MS: dicit Bo. The passage is not in Boethius but may have been suggested by Augustine "Homo. . . ergo accedit (Deo), et recedit ab illo: accedit illi cum se converterit, recedit ab illo cum se averterit", *In Joannis Evangelium tractatus CXXIV* 21.4, *PL* 35.1566 and by the passage cited from Augustine's *Enarrationes*. Possibly "In Jo." in de Foxton's source was corrupted to "Bo."

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Very close to *Enarrationes in Psalmos* 34.14 "Deo qui ubique est, et nullo continetur loco, aut per loca propinquamus, aut ab illo per loca. . . recedere ab illo, dissimilem illi fieri" YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Apoc. 3.5.

<sup>†</sup>dessicato] dessictio

<sup>\*</sup>copia] copie

pars 6 Sexta pars picture de dea Venere, Libra super umbilicum.† 260 Libra vero in se naturaliter ponderat equale cum duabus stateris equale pendentibus, que vero significant duplicem amorem, videlicet Deo et proximo. Hoc est ut diligamus Deum ex toto corde, ex tota anima, ex tota mente, et ex totis viribus. Qui vero amor audacter facit amatorem omnia mala vincere celestibus inherendo. Et hec est pars trutine dex-265 tra. Unde dictum est poetice quod Hercules finitis omnibus aliis laboribus ad Athlantem gigantem celum sustinentem pervenit, qui dum respiraret celum sustinuit. Et deinde post illum laborem translatus est in celum et deificatus. Cuius veritas talis est, quod Atlas\* astrologus fuit quidam, qui collo celum sustinebat, quia celestia considerabat. Quo 270 respirante, hic sustinet celum, quia post mortem eius, que est respiratio a propris laboribus huius vite. Hercules vacavit contemplationi celestium. Et hoc fecit devictis omnibus monstris, quia nullus debet ad contemplationem celestium accedere nisi prius extricato omni vitio. 268 Sinistra vero trutina amorem proximi designat, quia proximus est dili-275 gendus velut nos. Unde "dilige proximum tuum sicut teipsum" hoc est ad minus in velle bono sicut tibi. De hac prius tactum est.

pars 7 Septima pars picture est de olla desuper stillante, que bene dicitur stillans olla, id est, spiritus sancti gratia rorans, profunde ardens et lucens corda fidelium. Quia "quos predestinavit, hos et vocavit," 270 et cetera. Quia sedes spiritus sancti est anima justi. Ab eo enim est sapientia, fortitudo, victoria, audacia, perseverantia, tolerantia, timor, spes, fides, castitas, caritas et continentia. In ipso benignitas et mina, quia omne a patre lumen† est descendens. Ipse ros, ipse pluvia, ipse radix et fundamentum totius operis perfectissimi. Ipse audacia prestans hec omnia.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae* IV, m. 7, fol. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Mark 12.33.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Rom. 8.30.

<sup>†</sup>umbilicum] umbelicum

<sup>\*</sup>Atlasl Athlans

<sup>†</sup>lumen] luminum

pars 8 Octava pars picture de dea Venere. Pingebatur enim cum lucerna in manu sinistra. Bene quidem per lucernam ardorem et lucem intelligimus, et convenit viris ecclesiasticis et maxime prelatis. Prelatus dicitur lucerna ardens <et> lucens, quasi ardens in amore Dei et prox290 imi, lucem ministrans egentibus ambulantibus in tenebris. Sed heu quod lucerna in modernis temporibus tenebrescit! Lucerna corporis tui est oculus tuus. Quod si oculus tuus fuerit simplex, totum corpus tuum lucidum erit. Si vero oculus tuus nequam fuerit etiam totum corpus tuum tenebrosum erit. Vide ergo ne lumen quod in te est tenebre fuerit. In hac lectione duo intellige, scilicet opus bonum, id est, amor, et exemplum bone actionis, amore ut instruat, doceat, et castiget subjectos propter Deum, exemplum, ut operibus eius doctrinam suam ostendat quia, cuius vita despicitur, restat ut eius vita despiciatur. Frustra predicatur a quo vita (Fol. 54°) despicitur.

pars 9 Et seguitur nona pars picture de dea Venere. Pingitur enim poetice cum <gladio> extracto super os. Iste gladius vindictam notat in negligentibus, quia non in manu, sed super os, et significat curam habentes qui habent gladium, id est, executionem juris, sed impediente vecordia non percutiunt aut territi propria culpa, aut <im>becillitate, 305 quia defectivos increpare non audentes emulceant. Unde Paulus apostolus dicit "obsecra, increpa in omni pacientia, et doctrina. Insta opportune, importune in omnibus labora, opus fac evangelista, ministerium tuum imple, "271 et cetera. Sed bene pastores hiis diebus comparantur idolo positio in loco celebri et sollemni genuflectiones 310 recipiunt et honores in manu gladium vel hastam tenentes, numquam percutit vel castigat, sic talis prelatus perficitur in loco celebri, id est, in ecclesia sollemni. Genuflectiones accipit et honores et tales licet auctoritatem corrigendi habeat defectivos, tum mutus et quasi insensibilis, velut idolum nichil facit, et sic gregem dominicum sibi commissum sua 315 negligentia lupis infernalibus exponit. Unde bene dicitur quod Lamech duas uxores habuit, unam juvenculam et aliam vetulam.† Juvencula vero omnes capillos albos extraxit de capite suo. Vetula vero omnes

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> 2. Tim. 4.25.

<sup>†</sup>vetulam] vetitam

nigros, et sic totus decalvatur.<sup>272</sup> Tales sunt prelati hiis diebus, coacervant magnas summas pecunie. Unde placeant magnatis ad defenden-Sic et alia parte mali patrimoni talia dantes beneficia ecclesiastica magis propter famulatum subditorum, vel propter munera largientis, talibus namque hiis diebus beneficia ecclesiastica largiuntur. Et hij tales comparantur cani cum magne osse in ore suo. Quia quanto maius est, tanto difficilius rectorem sustentat. Cum id quod minus est 325 multo bene sustentare videatur. Isti tales non intrant per ostium sed aliunde, et ideo fures sunt et latrones, unde Johannes apostolus dicit "qui intrat per ostium, in ovili ovium et non aliunde pastor est ovium."<sup>273</sup> et per consequens fures sunt et latrones. Unde Ezechielis 34 "facti sunt greges mei in rapinam, et oves mee in devorationem," 330 id est, bona gregis mei "eo quod non esset pastor," 274 scilicet talis qualis esse debet, et talis potest timere de hoc quod sequetur. "Propterea ecce ego requiram <ipse> super pastores gregem meum de manu eorum."275 "Tales pastores non sunt pastores sed mercenarii,† ut patet in Evangelio Johannis 10 <. 12> "mercenarius <autem>, et 335 qui non est pastor, videt lupum venientem" et cetera. Per quos dicitur "cessare eos faciam, ut ultra pascant gregem meum, nec pascant amplius semetipsos," unde Psalmus "Deus, venerunt gentes in hereditatem tuam, polluerunt templum sanctum tuum in pomorum custodiam, <sup>276</sup> id est, sicut custoditur pomorum ita hiis diebus sancta ecclesia, 340 quia tempore fructus custoditur, sed collectis fructibus solum et sine cura relinquitur dummodo perveniatur ad huius tempus. Unde dictum est in Vita Sancti Edwardi cum raptus esset in ecstasim, dicit hos autem annos plurimos translatos ad celum, " 'vidi michi paulo ante in somniis assistere quod genti mee post meum obitum sic futurum, ex Dei man-

 $<sup>^{\</sup>rm 272}$  This story is Midrashic in tone but was probably created by de Foxton. See Introduction.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> John 10.1.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Ezechiel 34.9-10.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Ps. 78.1.

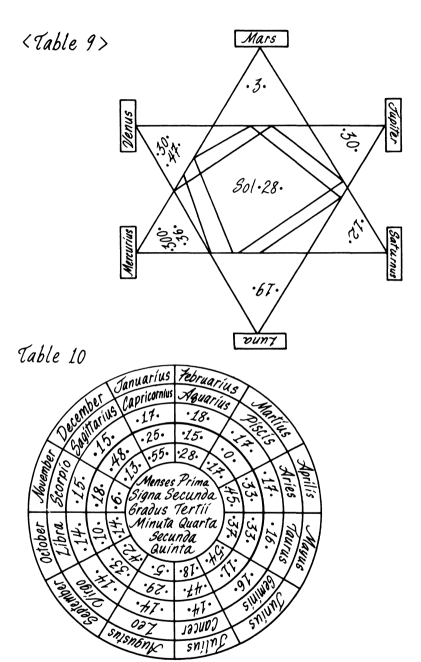
<sup>†</sup>mercenarii] mercennarii

345 dato michi inferentis.' "277 Impletam dicunt Anglorum nequitiam, et iniquitas consummata iram provocat. Accelerat vindictam, sacerdotes prevaricati sunt, pactum Domini polluto ore et pectore et manibus coinquinatis sancta contractant et non pastores sed mercenarii. Exponunt lupis oves et non protegunt. Lac et lanam querunt non oves. Mors et pastores depascat et oves, sed et principes terre infideles, socii furum. Preedones patrie, quibus nec Deus timore, nec lex (Fol. 551) honore.† Quibus veritas omnis contemptui, credulitas dilectatione, itaque nec prelati justitiam, nec servant subditi disciplinam. Et hec est ultima pars picture de dea Venere. Deinde secuntur tabule.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> This story about Edward and the homily which follows it seem loosely based on the "green tree" prophecy in the *Vita* of King Edward. See Frank Barlow ed. and tr., *The Life of King Edward* (London, 1962) Bk. II, pp. 74-78.

thonore] honori

226 Fol. 55<sup>r</sup>



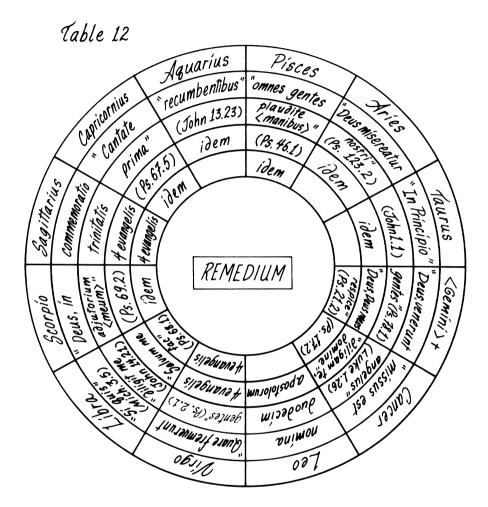
Fol. 55° 227

Table 11

| Aquarius Piscis 30 19.27 80 19.27 80 19.27 80 19.27 80 19.27 80 26.40 80 26.40 80 80 80 80 80 80 80 80 80 80 80 80 80 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

<sup>†</sup>Gemini] Virgo

228 Fol. 55°

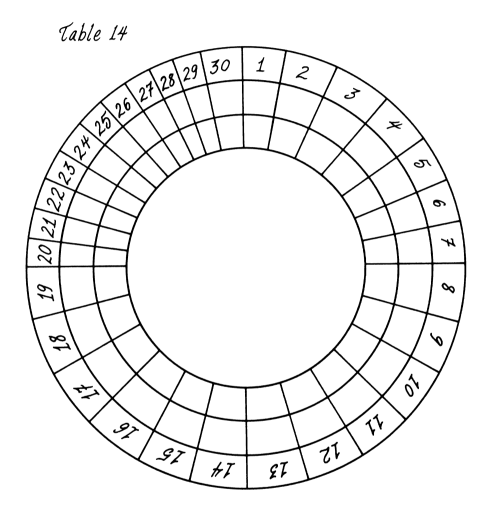


†Gemini] Virgo

Fol. 56<sup>r</sup> 229

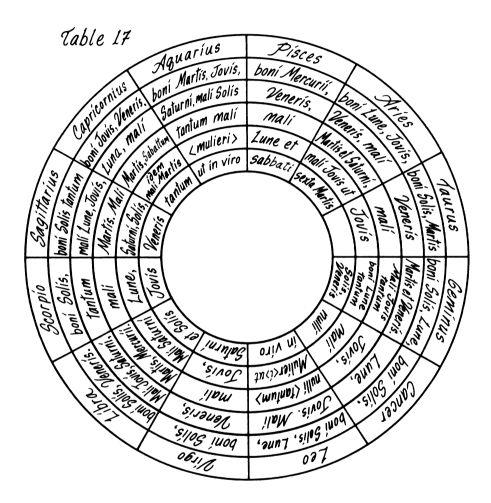


230 Fol. 56<sup>r</sup>





232 Fol. 57<sup>r</sup>



C. 83

d. prima Saturnus tres habuit filios, scilicet Jovem, Neptunum et Plutonem inter quos regnum primo† divisum est et ibi partitum. Prima pars fuit celum et cessit Jovi. Secunda equor et cessit Neptuno. Tertia 5 infernus et cessit Plutoni. Versus:

Jupiter astra, fretum Neptunus, Tartara Pluto regna paterna tenet Tres tria quisque suum.<sup>278</sup>

Ouidam vero addunt quartum. Dicit "ergo Saturnus"<sup>279</sup> et cetera. 10 Exercitio de nominibus planetarum. Saturnus dicitur quasi satur annus, senex dicitur, quia sicut in senibus calor minuitur et frigiditas augmentatur sive intelligitur, ita Saturni <domus> frigida est ab effectu, quia remotissima a Sole et vicina cum aquis supercelestibus, unde in signis hvemalibus habet domicilia sua, scilicet in Aquario et in Capricorno. 15 Per Saturnum mundum, per quatuor eius filios, quatuor elementa intelligimus. Per Jovem celum sive aera. Per Junonem aer inferior intelligitur. Per tertium, Neptunum, aqua intelligitur. Per quartum, Plutonem, terra intelligitur. Jupiter dicitur quasi iuvans pater. Juno quasi juvans nomos, quia sine calore ignis et humore aeris nichil potest nasci. 20 Unde Ovidius "ab his oriuntur cuncta duobus." 280 Inde fingitur Juno uxor Jovis, quia aer est subjectus igni. Et quicquid creatur ab igne concipitur aere mediante, vel (Fol. 57<sup>v</sup>) dicitur Jupiter quasi diespiter, id est, pater diei, et hoc a Grecis. Neptunus dicitur a Grecis Posidonos,\* id est, fulgens vel faciens imagines vel a poieo† quod est fingo, gis, et 25 idos, forma, aqua enim imagines format in se spectantibus, sed illud non potest fieri in aliis elementis et ideo fulgens ymagines et

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Unidentified. It is possible that de Foxton made up these verses for the occasion.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Unidentified.

<sup>280</sup> Ovid, Met., 1.431 YAL.

<sup>†</sup>primo] primis

<sup>\*</sup>Posidonos] Poyodonos

<sup>†</sup>poieo] poyas

componens dicitur Neptunus, quasi neotonius, id est, nova formans, sed a Latinis Neptunus dicitur, quasi nubetonans, quia calor Solis attrahit humorem ad temperationem sui, et ex attractione quidam 30 conflictus in aere nascitur et ex illo conflictu nubes illiduntur, unde corruscationes fiunt et tonitrua. Iter secundum quosdam desvs est Neptunus ab antecessore suo, scilicet Nereo sed ab officio suo dicitur Amphitrite[s] quasi circuens terram. Huic Thetis <ideo> jungitur quia ei limus terre subditur unde thetis ideo subposita, quasi thesis. 35 quod est positio. Pluto dicitur a pleo, quod est terra. Est enim deus terre vel terra dicitur plures, id est, divitie, unde Pluto, quasi dives unde Dis Latine dicitur, quia omnia metalla et divitie inde oriuntur. Unde Boethius "quidquid placet excreat qua mentes, in infimis tellus aluit cavernis."<sup>281</sup> Huic nupsit Proserpina filia Cereris, quo juxta senens 40 gaudium interpretatur, quia ubi est copia Cereris ibi est gaudium. Proserpinam† segetem quidam voluerunt, id est, juxta serpentem per terram hecaton\* ab hecatos quod est centum quia fructum centuplum facit. Ceres eam raptam cum lapidibus querit, quia in tempore fruges in fervore Solis cum gaudio queruntur. Virgo est Proserpina quia in 45 singulis annis nascitur et renovatur. Sex mensibus latet sub postquam sata est, et sex mensibus patet.

d. 2 Hic planeta-te dicitur a "planos" Grece quod est sator Latine. Sunt autem 7 stelle errantes et singulis diebus incipiunt suum ortum et occasum quare† planete dicuntur, quorum errorem incusantes. Item planete dicitur febris in tractatu vel quia incertis horis affligitur infirmum vel incertis diebus, vel planeta\* dicitur vestis sacerdotalibus circa horas laxa, scilicet infula. Planeta pro stella est masculus igitur in aliis vero significationibus est feminini. Item notandum quod planete non errant, sed hominibus videtur. Item a plano dicitur hec planeta- te 55 quod est pedum planities.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Boethius, De Consolatione Philosophiae III, m. 10, II.13-14.

<sup>†</sup>Proserpinam] Proserpina

<sup>\*</sup>hecaton] ethace

<sup>†</sup>quare] que

<sup>\*</sup>planetal phenomena

- d. 3 Sol dicitur a solon quid est commune quia Deus facit eum orire super bonos et malos. Luna, quasi luce vehementi lucens aliena, quia quiquid habet claritatis habet a Sole, quandoque in se est corpus tenebrosum.
- d. 4 Venus dicitur a veneror-aris, ut supra tangitur, vel quia est planeta benevolus et omnibus rebus benignissimus, aliam legem syderum ostendit Boethius ut stella illa que in principio noctis sequitur Solem qui dicitur Hesperus eadem precedit in mane et vocatur Lucifer. De hac inter quosdam est dissensio quid est. Dicunt enim hoc esse non 65 posse in eodem anni tempore, quia hec stella est Venus et eiusdem velocitatis cum Sole ut dicunt. Hoc ergo potest in eodem anni tempore subsequi Solem in vespere et precedere in mane sed in diversis anni temporibus dicit Boethius<sup>282</sup> esse. Sed omnes auctores et philosophi hoc in eodem anni tempore dicunt esse, sed non docent unde hoc con-70 tingat, sed hoc dictum. Venus est altior Sole, quia Sol est in secundo loco. Venus in quarto. Quia ergo altior est cum ita est prope Solem et similis veniunt ad occasum sive precedat Solem sive subsequatur diutius videtur. Eadem ratione in mane citius videtur. Itaque quia prius dicitur Hesperus, quia ante in mane dicitur Lucifer; vel aliter 75 Venus et Mercurius vicine stelle sunt et comitantur ita Solem, quo parum elongantur ab eo in quadam parte <anni>. Contingit quod altera precedit, Solem, altera consequitur. Hec est iterum ratio quod stelle que precedunt Solem in vespertino videntur, sed que consequuntur, <in mane> videntur et illa que subsequitur Solem in vespere 80 videtur. Item in mane ille < que > subsequentur Solem non videntur sed ille que precedunt, et ita illa que precedit videtur, et cum tantum in vespere videatur, alia in mane, et sunt eiusdem quantitatis et coloris et celeritatis (Fol. 58<sup>r</sup>) et simul comitantur Solem, eadem stella reputantur. 283† Mercurius quasi mercantum kyrios, id est, deus quia Mercurius 85 deus eloquentie. Alio nomine Mercurius dicitur quasi mercatorum cura. Mars quasi vices quia fortes et strenui citius in bello moriuntur.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> alludes to Boethius De Consolatione Philosophiae, IV, m. 6, 11.14-16; 25-29.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae*, I, m. 5, fol. 74.

<sup>†</sup>reputantur] reputate sunt

Jupiter a juvo-as, per antiphrasin quia patrem minime juvat immo a regno abscissis testiculis expulit. Unde in Theodolo "expuli alatum patrem crudeliter armis."<sup>284</sup>

## C. 84

- d. 1 Ostendit auctor quod quidam circulus est in celo qui dicitur zodiacus a zodion quod est animal, per quem Sol facit cursum suum, et in illo circulo sunt 12 signa disposita que animalium nominibus nuncuspantur propter proprietates que sunt in animalibus quam Soli existenti in aliis signis dispositis, inquam ita, quia Sol in quolibet mense unum dicitur peragere, quorum Aries est primus, et dicitur ab ares quid est virtus, quia sicut Aries est fortior in prima parte sui quam ita Sol intrans, illud signum in principio sui cursus est fortior, quia calidior est quam in Februario. 285
  - ¶ 2 Taurus secundum signum attribuitur Aprili, quia sicut taurus fortior est ariete ac Sol calidior est quam ad nos vel quia labores taurorum tunc incipiunt apparere.
- ¶ 3 Gemini in Mayo, quia Sol tunc vires quantum ad nos dicitur 15 geminale-aris, quia moram facit in illo signo per duos dies plus quam in aliis signis.
  - ¶ 4 Cancer in Junio, quia sicut Cancer est animal retrogradiens sic Sol incipit retrogradi in illo mense, scilicet in Junio.
- ¶ 5 Leo in Julio, quia sicut Leo est ire impassibilis et ire sevissime 20 ita Sol in illo mense est calidissimus, scilicet in Julio, quia fere impassibilis est, et tunc dicuntur dies caniculares a canicula que est in ore Leonis et est tempus intemperatur, et est canicula quedam stella

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> Theodulus, *Ecloga*, I.46 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> This material occurs in two places in manuscripts of Albericus of London, the Third Vatican Mythographer, ed. G. H. Bode, *Scriptores Rerum Mythicarum* (Rp. Hildesheim, 1968) 8.12, pp. 206-207 and 15.2-12, pp. 254-256. On the question of the Third Vatican Mythographer's identity, see Eleanor Rathbone, "Master Alberic of London, Mythographus Tertius Vaticanus," *Mediaeval and Renaissance Studies* 1 (1941) 35-38; Henning Sjöström, "Magister Albericus Londoniensis, Mythographus Tertius Vaticanus," *Classica et Mediaevalia* 29 (1968) 249-264; Richard M. Krill, "The Vatican Mythographers: Their Place in Ancient Mythography," *Manuscripta* 23(1979) 173-177; and Charles S. F. Burnett, "A Note on the Origins of the Third Vatican Mythographer," *The Journal of the Warburg and Courtauld Institutes* 44 (1981) 160-163.

periculosa ad minutionem sanguinis et intemperatum tempus eius unde Hippocrates "sub cane et ante canem moleste sunt purgationes," 286 vel 25 propter Danielem missum in illo mense in lacum leonum, quem Deus miraculose liberavit.

- ¶ 6 Virgo in Augusto, quia autem Virgo res est sterilis et infecunda. Infra tempus in illo mense nichil parit, vel quia bissextilis† Virgo assumpta est tunc temporis.
- ¶ 7 Aries, qui Phrixum et Hellen transferebat,\* deificatus est, Helle cum in mari submersa est, quia sicut Phrixus frater suus in litus aquarum est factus signum principale in celo.
- ¶ 8 Gemini, scilicet Castor et Pollux filii Jovis et Lede adulterini, cum qua Jupiter concubuit in speciem cygni qui propter proprietates suas deificati sunt, et dicti Gemini. Leo quem Hercules interfecit in Nemea† silva, corio cuius protexit clipeum suum, carnem vero voluit\* sacrificare, Jupiter pater eius ad honorem ipsius deificavit. Virgo scilicet Erigone <filia> Icarii secundum fabulam qui interfectus fuit a suis mersoribus inebriatis cuius Erigone filia lamentando cum sua Canicula 40 deificata est.
  - ¶ 9 Sagittarius scilicet Chiron qui nutrivit Achillem filium Thetidis et Pelei deificatus est et est factum signum principale in celo.
- ¶ 10 Capricornus, id est, Amalthea† capra que nutrivit Jovem incerta cero cuius fuit tectus clipeus Pallidis, capra\* vero quia Jupiter inde nutritus fuerat deificavit Aquarium, et Pisces sequntur ex superabundantiam pluviarum.
  - ¶ 11 Aquarius Hebe, filia Junonis vel Ganimedes filius Priami

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Hippocrates, IV, aphorism 5. An identical passage occurs in Wellcome Historical and Medical Museum MS 510, fol. 9, an English miscellany of the 14th century.

<sup>†</sup>bissextilis] bissima

<sup>\*</sup>transferebat] transfertavit

<sup>†</sup>Nemea] Nerata

<sup>\*</sup>voluit] vellet

<sup>†</sup>Amaltheal Marthea

<sup>\*</sup>capra] carne

quorum uterque fuit pincerna deorum, pisces possunt dici illi† qui transeuntem tulerunt Venerem cum filio suo fugientem sicut patet in libris 50 poetarum.

- ¶ 12 Libra in Septembri. Et notandum quod Libra non est signum, sed constituitur ex brachiis Scorpionis protensis, ut quia ad pedes Virginis et habet instar trutine et inde dicitur Libra et tunc fit equinoctium, ad equalitatem diei et noctis.
- ¶ 13 Scorpio in Octobri, quia sicut scorpio est animal cum lingua, labiis, et cauda pungens, ita Sol in illo mense, quia primo nos lambit per calorem, postea nos pungit per frigus.
- ¶ 14 Sagittarius in Novembri, scilicet Chiron qui Achillem nutrivit. Sic dictus est, quia tunc pluviis, nubibus, et grandinibus aer sagittatur.
- ¶ 15 Capricornus in Decembri, quia sicut capra (Fol. 58°) est animal ascendens vel in pascendo, similiter Sol incipit ascendere in illo mense quantum ad visum nostrum. Aquarius in Januario, quia tunc est tempus pluviosum, vel quia Dominus in illo mense fuit baptizatus. Pisces in Februario, quia sicut pisces animalia humida et semper stantia in aquis sic mensis ille in Februario. De domicilio cuiusque planete prenotatur et signorum conjunctione.

#### C. 85

d. 1 Ulterius de planetis, et primum de Saturno. Saturnus idem est quod sacratissimus, id est, divinus versus omnia citans. Vel Saturnus idem est quod tempus unde satur annus interpretatur, unde sapud poeticos\* depingitur caudam in ore vehens ad modum serpentis. Tempus enim est volubile et rotundum et latenter serpit vel preterit. Unde Ovidius "et nichil est velocius annis;" 1287 item pretereunt anni more fluentis aquarum. Pater fuit Saturni filius et post ipsum regnavit, id est, tempus gratie fuit, post tempus legis et expulit patrem a regno, 10 id est tempus gratie expulit tempus legis. Saturnus asbestum lapidem devoravit; per hoc notatur quod nulla Deo sunt ordinata quin a tempore

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Ovid *Met.*, 10.520.

tilli] elle

<sup>\*</sup>poeticos] libicos

consummabuntur, unde dicendum "sicut vestimentum veterascent," <sup>288</sup> ver† anni eternum manebit et cetera.\* Saturni testiculi sunt terre legumina sicut frumentum ordeum et cetera, et projecti sunt in mare, scilicet in ventrem humanum qui est ante mare omnia vorans, unde nata est frodissa, id est, Venus dea, id est, venter humanus terre leguminibus crapulatus dispumat in luxuriam unde beatus Hieronymus,† "venter cibo meroque estuans, de levi spumat in luxuriam." <sup>289</sup> Jupiter quasi juvans patrem per antiphrasin quia minime juvit cum eum a regno expulit. Neptunus fingitur esse deus marinus, quod nichil aliud est, quam Saturnus precipitavit eum in mare. Plutonem interfecit vel eum vivum in terra sepelivit unde rex fingitur infernalis. Jupiter cum eo congressus fuit et eum a regno expulit et celum dicitur obtinere. <sup>290</sup>

d. 2 Phorcus\* quidam rex fuit qui habuit tres filias, scilicet Medusam, Eurialem,† et Sthenonem, quibus morte subveniente, pater reliquit regnum. Iste siquidem habebant solum oculum, et Gorgones vocabantur. Medusa omnes cernentes se mutabat in lapidem. Missus Perseus\* ad Gorgonem interficiendam ipse vero mutuatus est arpiam, scilicet gladium Mercurii et scutum Palladis unde Medusam consilio et auxilio Palladis interfecit, cumque gladio Mercuriali caput abcideret, sanguine eius ortus est Pegasus, equus alatus. Rei veritas est quod Phorcus quidam rex fuit qui habuit tres filias, Medusam, Eurialem et Sthenonem que unum oculum habere dicuntur, quod nichil aliud est quod successerunt in regnum patris et hee tres unicam pulcritudinem

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> cf. Ps. 101.27.

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Jerome, Ep. ad Oceanum, Epistola 69, PL 22.663 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Third Vatican Mythographer in Bode ed., Scriptores Rerum Mythicarum, 1.1-9, pp. 153-156.

tverl verus

<sup>\*</sup>et cetera] aut ultra

<sup>†</sup>Hieronymus] Georgius

<sup>\*</sup>Phorcus] Phocus

<sup>†</sup>Eurialem] Furialem

<sup>\*</sup>Perseus] Parceus

vel eandem habuerunt, unde monocule nuncupantur, quia unum regnum habuerunt. Perseus vero, rex Asve, facundia et potestate sua sorores illas devastavit et totam terram illarum sibi subjugavit. Intellectus talis est. Phorcus est matris gravitas quam Gorgon, id est terror 40 comitatur qui tres habuit filias, scilicet Gorgones, id est, tres terrores sive tres effectus† terroris. Prima est Stheno que interpretatur debilitas: hic est primus effectus terroris. Terror enim reddit debiles sicut animositas reddit fortes. Secunda Euriale lata profunditas, quia terror facit hominem amentem, ita quod in mente profunda late terror pro-45 funditur vel spargitur. Tertia Medusa, scilicet oblivio, sicut patet in pueris, qui terrore stupidi vel stupore sunt obliviosi. Tales non utuntur gemino oculo, scilicet intellectu et ratione, quia carent ratione. Si tum aliqui intelliguntur qui hiis laborare vitiis dicuntur, que lapides efficiuntur. Perseus\* vero id est virtus vel homo, virtuosus arpe gladio 50 Mercuriali, id est, bona facundia, et clipeo Palladis, id est, spiritualia sua, illas, scilicet sorores devicit, id est, tria vitia. Per Pegasum alatum equum et divinum intelligimus bonam famam precedentem, a viris virtuosis que per totum mundum devulgatur. Et dicuntur Gorgonee quasi terre† cultrices, ge, terra Latine orge cul-(Fol. 59<sup>r</sup>)-tura qua agricultura 55 populum vivificat.\*

d. 3 Hesperides dicuntur tres filie Hesperi qui fuit filius Chersonesi Atlantis† fratris regis Hyspanie ita dicitur ab hespera stella, inde primo sero apparenti, quarum prima est Egle, ita dicta ab egle quod est capra quia erat communis meretrix et ideo fetens ut capra. Secunda Neptusa a Neptuno qui eam defloravit juxta maris litora spatiantem. Tertia Arethusa, ab ares quod est virtus, quia ut masculina viriliter se habebat. Hee finguntur habere ortum in quo erat arbor aurea poma ferens quem draco pervigil servabat. Hercules draconem superans secum poma deportavit. Per has tres sorores moraliter intelligimus memoriam facundiam; intelligimus, per ortum ubi erat arbor aurea claustrum

<sup>†</sup>effectus defectus

<sup>\*</sup>Perseus] Percius

tterrel tres

<sup>\*</sup>vivificat] viciabat

<sup>†</sup>Chersonesi Atlantis] Cheseni Athaltis

pectoris, per arborem aurea poma ferentem philosophiam diversas scientias explicantem. Per draconem vigilem annus intelligitur in exertio studii laborandum. Per Herculem quemlibet discipulum partitum in disputationibus tam subtiliter judicando, quod quandoque magistrum vo superat et transcendit.

- d. 4 Arpie iste finguntur habere vultus virgineos, alas et pedes gallinatos. Et Arpie dicuntur quasi rapie, de rapio, -pis, vivebant enim de rapina. Iste dicuntur fedasse mensas Phinei regis qui excecavit suos filios ad excusationem noverce. Unde ipse postea ulcione divina 75 excecatus fuit et vexatus ab Arpiis. Zetus autem et Calays, filii <Boree> et Arpiis usque ad Trophates fugaverunt. Per tres Arpias raptores designamus et bene dicuntur habere vultus <virgineos> quia rapina sterilis dicitur sicut virgo et sine fructu. Numquam enim proficit, unde "rusticus in lunam, quem sarcina deprimit una/Monstrat 80 per spina nulli prodesse rapinam," 291 alas habent, quia raptor cito volat ad rapinam. Et pedes habent gallinatos quia quicquid rapiunt dissipant. id est, dispergunt, Aello, quasi aliena rapiens, vel voracitans os, occipite cito rapiens. Celeno, id est, celans aliena, vel cenum habens in ventre, quia ventrem fluidum habent raptores, aliena rapiunt, rapta in abscon-85 dita ponunt. Phineus et ipse excecatur per avaritiam. Phineus, id est, fovens a fenere, id est, fenerator. Iste filios excecat, id est, opes abscondit monitu noverce, id est, tenacitatis, et ipse excecatur per avaritiam, latet et sic nullius est fame, Arpie mensas eius fedant, quia raptores† liberter vexant tenentes et avaros. Zetus inquisitio, Calays 90 bonum. Cum ergo avarus bona inquisitione debitoribus sua restituit tunc quasi Arpie repellentes repelluntur, quia raptores non vexantur.
  - d. 5 Insuper tres sunt sorores que fata appellantur, scilicet Clothos,

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Probably quoted from Alexander Neckham, *De Naturis Rerum* ed., Thomas Wright, (Rolls Series 34: Rp. Millwood N.Y., 1964) Bk. I, c. 14, p. 54 YAL. See also Werner, *Lateinische Sprichwörter*, p. 108.83 and Maddalena Mantovani, "La lirica 'Mon in be mon stond strit'e la leggenda dell'uomo sulla luna," *Quaderni di Filologia Germanica della Facoltà di Lettere et Filosophia dell' Università di Bologna* 2 (1982) 25-43.

<sup>†</sup>raptores] aratoribus

que interpretatur evocatio, quia evocat de non esse ad† esse, Lachesis, alternatio vel protractio, quia protrahit vitam hominis et alternat 95 augendo virtutes et potentias et non minuendo, Atropos, conversio, quia quicquid alie due faciunt ista destruit res ad non esse, Clothos producet ad esse, tradit eis esse Lachesis, trahit Atropos esse vel Atropos dicitur esse sine conversione, quia postquam fit disgressio de esse ad non esse, nullus est recursus, quia de morte ad vitam nulla est redemp100 tio. Unde si lacrime vel opes animas revocare valerent Lucifer atque sui emuli sua regna tenerent. Vel Atropos dicitur esse sine ordine, quia nulli parcit dignitati. < Clothos producit ad esse, protrahit esse Lachesis, trahit Atropos esse. > Unde versus:

105

Per ternas metas
fatorum ducitur etas.
Principium vite
moderatur Cloto perite
Lachesis affatur
sors vite que teneatur.
Atropos inmitis
ad opus trahit omnia ditis.<sup>292</sup>

110

d. 6 Vita nostra comparatur filo et hoc propter debilitatem, quia status noster valde debilis est et cito rapitur quemadmodum filum cito rumpitur, unde Ovidius "omnia sunt hominum tenui pendentia filo, et cito casu\* que valuere ruunt." Item, "ludit in humanis divina† potentia rebus." Notandum quod facilis\* nomine dicuntur Parce per antiphrasin, quod minime parcent. 294 (Fol. 59)

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> This poem was popular in 12th- and 13th-century collections. See Hans Walther, *Initia Carminum ac Versuum Medii Aevi Posterioris Latinorum* (Göttingen, 1959) I, 13968, p. 722.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Ovid *Ep. ex Ponto* 4.3.35-36, 49 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Isidore of Seville ed., Lindsay, VIII, xi.93.

<sup>†</sup>ad] de

<sup>\*</sup>casul caunt

<sup>†</sup>divina] dimitans

<sup>\*</sup>facilis] facilalio

- d. 7 Tres sunt Gratie, id est, Grece, Euphrosyne,† que interpretatur bonus sonus, Eugenia, bonum opus, Pasithea, bona cogitatio, et notandum quod Pasithea pingitur habens dorsum duplicis aliis duabus et pomum quod significat quod dans non debet habere respectum remunerandi. Alie vero due depinguntur, dantes illi duo poma aurea quod significat quod dantibus debet in duplo remunerari, et hic satis ostenditur modus dandi et remunerandi.
- d. 8 Sirenes dicuntur esse filie Acheloy et Calliopes, dicte a sirene quod est tractus, quia naves ad se attrahunt dulcedine cantus sui, per quem luxuria designatur. Scylla amasia fuit gloriati dei marini, quem Circe despecta mutavit ab umbilico inferius in monstrum marinum et dicitur a scylleo, -les, quod est moneo, -nes, quia ex frequenti inundatione maris, naves sepius submerguntur. Item Syrenes avaritia dicitur, Caribdis, quasi carneas ardens, unde Ovidius "vomit epotas\* dira Caribdis aquas." Per Caribdim gula significatur, et per hec tria vitia, scilicet luxuriam, avaritiam, et gulam. Per hunc modum periclitantur multi hiis diebus.
- d. 9 Diana† quasi tres vias habens, habet unam viam in celo, secundum quod dicitur Luna et tunc dicitur quasi lumen,\* -ina, qui fecit Deus luminaria, scilicet maius et minus. Maius ut preessent diei, minus ut preessent nocti, scilicet Lunam et stellas, vel dicitur Luna, quasi luce nitens aliena. Et habet viam in silvis secundum quod dicitur 140 Diana et dicitur a cleos quod est clarum et neos novum, quasi nova lux, quia die clarescente sunt venatores ad venandum. Et habet viam apud inferos secundum quod Proserpina dicitur a prope et serpo, -pis, quasi prope serpens terram. Et tria dicitur Luna in celo, Diana in silvis, Proserpina apud inferos, unde inferior reliquis est Luna planeta

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Ovid Remedia Amoris 740 YAL.

<sup>†</sup>Euphrosyne] Eupsigna

<sup>\*</sup>epotas] et potat

<sup>†</sup>Dianal Diane

<sup>\*</sup>lumen] luminum

145 planetis, quare Tartaria fingitur esse dea, hec tria debet habere quilibet sapiens, quia debet esse <ut> Luna in celo considerando superna que nec oculus vidit nec auris audivit. Juxta illud conversatio nostra in celis est. Et debet esse Diana considerando terrena nec illis adherere quia momentanea sunt, et caduca. Et debet esse Proserpina apud inferos 150 considerando infernalia, quia "ibi fletus et strido dentium" sempiternus, et sic vitia relinquere et bonis moribus adherere.

d. 10 Secundum fabulas Acheron dictus est cuius autem sunt fluvii infernales. Concubuit cum dea et ex ea genuit tres Furias infernales, scilicet, Tisiphone,† Allecto, Megera. Tisiphone interpretatur vox.

155 Allecto impausabilis et dicitur ab "a" quod est "sine" et "lectos" quod est "requies," quasi "sine requie." Megera longa contemptio, et dicitur a "megon", quod est longum, vel Megera dicitur quasi malum gerens, unde versus:

Tisiphone quia dat sonum, quoniam sine pausa, Allecto cum sit contemptio longa Megera.<sup>297</sup>

Eumenides\* dicuntur ab "eu" quod est bonum et "mene" quod est defectus et dea, dee, quasi dee in bono deficientes. Hee sunt proprietates Furiarum dire apud deos, dicuntur quasi deorum ire Furie apud homines, quod eos faciunt insanire. Eumenides dicuntur apud inferos, quia ibidem bona deficiunt incessanter. Tres agitant mentem Furie ratione carentem, versus:

Communis bachatur tunc Allecto vocitatur. Et commentifera dispumat in ore Megera. Tunc est Tisiphone quod prosunt jurgia voce.<sup>298</sup>

170

160

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Matt. 8.12.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Unidentified.

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Verse unidentified. From here to the end of the chapter the text is garbled owing to John's reliance on the various versions of the stories provided by the three Vatican Mythographers. For example, to satisfy a penchant for etymologizing, Medusa is called Neptusa and Aglaia becomes Eugenia.

<sup>†</sup>Tisiphone] Thesyphone

<sup>\*</sup>Eumenides] Eumeydes

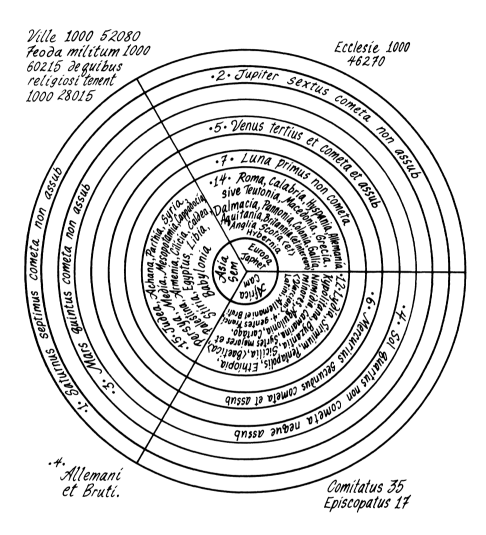
Nunc seguitur ultima tabula<sup>299</sup> huius operis, que docet de tribus 170 partibus mundi, scilicet Europa, Asva et Africa et de planetis, qui scilicet planeta est primus et qui secundus et sic deinceps. (Fol. 60<sup>r</sup>) Asva vero interpretatur elatio<sup>300</sup> et est tertia pars mundi numero et secunda in proportione qui ad medietatem dicitur obtinere. Et sciendum est quod sunt multa <pri>princip>alia regna et minora ab istis sex regnis 175 dependentia sicut Scotia, Normania, regnum Danorum cum aliis talibus et hiis similibus et cetera. Quidam multum dubitant quid sit assub et est secundum auctores hoc quod cadit de aere, quod dicunt laici esse stellam. Est etiam secundum quosdam quedam stella maior et clarior que quandoque facit conjunctionem, quasi Sol et Luna, cum alia stella sibi 180 proxima et significat multa mala ut postea patebit. Europa dicitur ab "eu" quod est bonum et "ripa" quasi habens bonam ripam. Melius temperatur illa pars mundi quam alie partes. In ea sunt quatuor regna principalia et de illis regna minora dependentia, sicut Brytannia, Aquitania, Anglia, Wallia, cum aliis inter hec positis que sunt hiis similia. 185 Africa dicitur ab "affero", "affers", quia ab illa ad alias partes mundi mercimonia deferuntur, in qua sunt 2 regna principalia ex quibus dependunt regna minora sicut de aliis predictis.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> As the "figura dignitatum planetarum tam domorum" and the Sphera Pictagore are still to come, John does not seem to follow the distinction between tabulae and figurae made in the Prologue.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Jerome, Liber de Nominibus Hebraicis, ed. Paul de Lagarde, S. Hieronimi Presbyteri Opera (CC: Series Latina, 72, Turnholt, 1959), p. 80.10 YAL.

246 Fol. 60<sup>r</sup>

# Table 18



C. 86

- d. 1 (Fol. 60<sup>v</sup>) Fantasis est imaginatio logica, id est, rationabilis memorans, id est, memoria, imago viget in occipite†, hec est cogitatio, non in media cella. Hec indicit memoriam in occipite; hec reservat. 5 Per hanc anima adepta est cognitionem sui creatoris, inde potest ad Dei cognitionem accedere. Gaudet primo igitur imaginatio\* Deum esse immensum sine quantitate, bonum sine qualitate, unum sine numero, semper sine tempore, ubique sine loco, principium sine principio, finem sine fine et hoc per imaginationem. Sed aliter imaginatio, aliter ratio, 10 aliter intelligentia continetur, et aliter sanctus spiritus imaginatio indicat figuram. Ratiocinatio est cum ratio in actu exprimitur, imaginatio comprehendit figuram et non existens. Ratio prout est cum figura prius accedens ad eius cognitionem mediante vi rationis percipit esse tantum creatorem omnium creaturarum, justum in justitia, bonum sine malitia, 15 pium sine iniquitate, eternum sine temporalitate, potentem sine impotentia, humilem sine superbia, mitem sine ira, misericordem sine invidia, divitem sine inopia.
- d. 2 Jupiter habet suum tridentem, scilicet fulmen cuius tres sunt potestates, flat, findit, et urit. Per Jovem divinum opus intelligitur, per 20 eius fulmen sanctus spiritus qui afflare dicitur, quando nos per suam gratiam illustrat, unde in Canticis "veni, auster: perfla hortum meum." Et alibi, "spiritus ubi vult spirat," findit quando servat voluntatem a carnalibus desideriis que militant adversus animam, separat enim aliquando virum ab uxore et e converso, filium a patre et e converso. Unde, "qui relinquit patrem et matrem" et cetera. Hanc separationem sine figura facit spiritus sanctus, unde "fortis <est> ut mors dilectio" et cetera. Urit quandoque spiritus sanctus,

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> Cant. 4.16.

<sup>&</sup>lt;sup>302</sup> John 3.8.

<sup>303</sup> Matt. 19.29.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Cant. 8.6.

<sup>†</sup>occipite] cincipite

<sup>\*</sup>imaginatio) ymagina

unde "ure renes meos et cor meum" <sup>305</sup> et cetera. Neptunus habet tridentum suum, qui habet tres potestates est enim labilis, navigabilis et potabilis. Per Neptunum intelligitur mundus. Per eius tridentem gloria mundi que cito labitur, quia que sunt in mundo momentanea sunt et caduca. Item navigabilis est justis non amplectantibus† ea que < sunt> terrene mundi et concupiscentiam eius non affectant. Item multis potabilis, scilicet amatoribus mundi, unde quo plus potabilis plus siccantur aque. Item labilis justis abstinentibus a vitiis peccatorum, quia fortes examinantur huius tribulationibus et purgantur. Pluto habet tridentem, scilicet Cerberum tria capita habentem et curvos latratus proferentem. Per Plutonem diabolum intelligimus, per eius tridentem triplicem triplex peccatum, scilicet superbiam, invidiam et iram. Et vitia ista capi- 40 talia nuncupantur, ab hiis descendunt multa alia.

d. 3 Notandum est quod sunt multa genera nympharum, Naiades\* fundamenta sunt, Nereides fluviorum maris, Napee florum, Dryades nemorum, arborum Amadryades, montium Oreades.† Has autem nymphas constat malignum spiritum excitasse quia a diversis locis quibus appareant infideles antiquitus appellaverunt. Similiter multa genera deorum. Fauni dicuntur dii vallis a fando vel a phonos sonos, quia rumsa dabant in vallibus. Silvani dii arborum. Pani dii montium dicti a "pan", totum, quia situm ponenti\* homini mutabant similitudini fluviorum, fontanii dii fontium. Unde Virgilius "omnis fons" oet cetera. Et melius per istas nymphas possunt intelligi fideles anime que per Domini gratiam† edificate sunt quarum quidam possunt dici Naiades que celesti sapientia imbute tanquam spirituali flumine divinis eloquentis sunt affluentes de quibus in Evangelo "de ventre eius fluent

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> Ps. 25.2.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Virgil *Eclogues* 3.97.

<sup>†</sup>amplectantibus] amplexantibus

<sup>\*</sup>Naiades | Nav et des

<sup>†</sup>Oreades] Cleades / malignum spiritum] malignus spiritus

<sup>\*</sup>ponenti] ponens

<sup>†</sup>gratiam] gratie

aque vive." Alie Oriades que in fide (Fol. 61°) sunt fundate quasi mons nec moveri possunt, sicut dicitur in Psalmos "qui confidunt in Domino sicut mons Syon." Alie Driades in silvis habitantes ut umbraculum inveniatur contra mundi huius estum et fervorem ut per dies eas; Sol non uret neque Luna per noctem, tales enim non possunt sub umbra illius quam desiderabant sedere ut inveniant umbraculum diei ab estu. Nereides dicuntur qui in hoc mundo quasi in turbulento mari turbulationes maris et amaritudines sustinent. Mirabiles enim sunt elationes maris, mirabilis in altis Dominus, quia eas consolatur. Napee, dee florum, dicuntur isti qui in beatudine flore dicuntur, unde "justus ut palma florebit." Amadryades sunt isti < qui> soli Dei vacant in contemplatione, permanentes et in proposito, morientes et in arbore crucis, et eo surgente a mortuis resurgentes.

<sup>307</sup> John 7.38.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> Ps. 124.1.

<sup>309</sup> pc Q1 13

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> John follows here the First and Third Vatican Mythographers, ed. Bode, *Scriptores Rerum Mythicarum* I.108, p. 35 and III.3, pp. 160-165; III.5, pp. 171-174, 6, p. 177.

C. 87

- d. 1 Omne autem opus vel est opus creatoris vel opus nature vel artificis imitantis naturam. 311 Sed opus creatoris fuit ut omnia ex nichilo creavit in principio vel ut aliquid contra naturam ut illa que Sedulius<sup>312</sup> 5 narrat et que videmus contingere. Opus nature est quod similia nascantur ex similibus, ut homines ex hominibus et similia. An dicit aliquis nonne hoc opus est creatoris ut homo nascatur ex homine? Ad quod respondebo: nichil Deo detraho. Omnia enim que in mundo sunt fecit Deus preter malum, sed quedam facit operante natura rerum que est 10 instrumentum divinum cuiusdam operationis et ea dicuntur opera nature, que a Deo natura fiunt subserviente, quedam alia facit non ex aliqua natura sed sola voluntate quia ut ait Plato, "maior omni nexu nature est,"313 et illa dicuntur a philosophis opera creatoris. Opus autem artificis est imitantis naturam ut in imaginibus et† in vestimentis 15 et consimilibus in quibus imitatur naturam. Juxta enim quod nature hominem et, hoc est, hominis imaginem format vel vestimentum quod est aptum rusticis. Hoc opus artificis extranea causa, id est, indigentia eorum que extra se sunt, fit ab homine ut vestimentum contra extraneum frigus vel contra pudorem nature. Opus vero creatoris vel 20 nature fit a Deo nulla indigentia sed naturali benevolentia.
- d. 2 Cum enim divinam sapientiam non lateret bonum, videtur\* pulcrius elucescere si in commune deducitur, sed non est pulcher-rimum pulcram alteram apparere rationabilem creaturam, scilicet hominem jussit existere qui ratione divinam bonitatem comprehenderet, comprehensam diligeret, dilectam imitaretur in quantum posset. Sed quia nichil preter summum bonum videlicet in omnibus sufficiens. Ideo prudentia mundum et ea que in mundo sunt quasi homini famulantia ante creationem hominis formavit, postea hominem creavit, quasi domo preparata et supellectilibus intus duxit. Et inde est quod divina

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> cf. Wrobel, op. cit., c. 23, p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> Paschale Opus, Bk. I.1, pp. 177-179, in J. Huemer ed., Sedulii Opera Omnia (CSEL 10: Vienna, 1885) YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> cf. Wrobel, op. cit., c. 276, p. 307 and c. 288, p. 319.

<sup>†</sup>et] ut

<sup>\*</sup>videturl videt

- 30 pagina omnis vocatur creatura, quod omnis res vel est homo vel propter hominem creata et ita sola bonitate divina et non indigentia facte sunt et ita homo medium locum, id est, terram que in mundo media est, occupavit. Si enim aliam regionem superiorem, scilicet locum obtineret.
- d. 3 Nichil enim est inferius terra et ita non esset ponderosum 35 quod est contra naturam hominis. Nam naturale est hominem esse ponderosum et omnia pondera ad humum declinare. superiorem locum obtineret homo cum terra in superioribus nichil ageret† sed ab ipsis aliquid pati\* videretur sine utilitate creature, cum nec homines sustineret nec in ea aliquid ageretur. Obtinet igitur 40 inferiorem locum, id est, terram recipiens a superioribus <et> que sunt neccessaria, scilicet calorem et humorem et ideo dicitur (Fol. 61<sup>v</sup>) convenienter Deum omnia creasse non indigentia sed sola bona voluntate. Dicunt quidam superfluiniam esse quatuor elementorum in chaos. id est in confusione asserentes Dominum in principio, quatuor ele-45 menta confusa et inordinata fecisse ita quod modo terra deorsum trahebat secum ignem. Ignis aliquando secum terram sursum, aqua in longum, aer in latum quia mihi verba Platonis† et aliorum philosophorum videntur errare et contra divinam potentiam heresim affirmare. Sed quia quidam ostentatione philosophie et habite religionis hanc 50 predictam heresim cogitando somniant reddendo inde causam falsam. Somnio resistamus. Dicit igitur aliquis hec affirmans, si Deus illa elementa in principio confusa et inordinata creavit, igitur Deus in principio aliquid confusum et inordinatum creavit et sic aliquid mali fecit. 314 Omne enim inordinatum malum est. Item si omnia elementa primo 55 confusa et inordinata creata sunt vel nullum locum obtinebant vel aliquem--sed dicere ea tunc nullum obtinere inconveniens est, quia corpora erant et corpus sine loco esse non potest--sed si dicas ea tunc corpora non fuisse, vel dicas tunc necesse est accidentia esse vel fuisse corporis vel spiritus, sed nec spiritus nec accidentia corporis tunc erant,

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> cf. Wrobel, op. cit., c. 288, p. 319.

<sup>†</sup>ageret] agat

<sup>\*</sup>patil patiatur

<sup>†</sup>Platonis] Plato

- 60 ergo aliquem locum tunc obtinebant vel eum quem nunc optinent vel alium. Si alium obtinebant, contra suam naturam disposita erant. Si eum quem nunc obtinent obtinebant, ergo terra inferiorem locum obtinebat, non ignem secum deferebat nec secum trahebat deorsum, quia infra ipsam nichil nec ignis sursum ascendendo terram secum 65 ducebat. Cum supra ignem nichil sit nec aqua aliter movebatur tunc quia vel ascenderet, quod est contra suam naturam, vel descenderet et ita terre locum obtineret.
- d. 4 Ad hoc humane imperfectionis est aliquid in parte facere. deinde cognitis emendare quid attribuere divine perfectioni que omnia 70 novit antequam fiant et varientur modo volendo unum modo aliud vel ignorantia cum heresis est. Nam ratio illa quam eundas stultitia est, si non idcirco elementa prius inordinate esse facta. Sed quia diximus eos errasse, qui hec <ex> verbis Plato, et aliorum ostendamus que inde volunt philosophi. Dicit Plato "Deum ex inordinata jactatione ele-75 menta redegisse in ordinem," quod ita intelligendum est. Elementorum naturaliter contrarii motus sunt et inordinati. Nam terra naturaliter deorsum fertur, ignis sursum, aqua in longum, aer in latum. Sed tum cum naturaliter essent inordinata, divina operatio ex qua fecit ea, ipsa ordinavit dando terre inferiorem locum, ut non ulterius tenderet; 80 igni superiorem ut non haberet quo ulterius ascenderet. Ex inordinata jactatione ea ordinavit non quia inordinata esset† eorum jactura aliter quam nunc est, sed quia cum ex natura talia essent quod possent esse inordinata, tamen unicuique convenientem locum ea ordinavit et ubicumque aliquid invenitur in philosophia de "chaos, id est, confusione 85 elementorum, "315 intelligendum est chaos vocari contrarietatem naturalis motus elementorum. Que ita inordinata est, quod motus unius aufert motum alterius. Fluctuantem ergo materiam, id est, elementa finxit Deus, id est, ordinavit ut ostendimus, fluctuans ergo materia dominatur elementa que sunt materia omnium corporum, et 90 habent contrarios motus, vel quia elementum mutatur in aliud ut terra in aquam, aqua in aera, aer in ignem, vel e converso, ignis in aera, aer in aquam, aqua in terram mutatur, et hec est chaos, id est, confusio

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> Maurach, op. cit., Bk. I, c. 22, p. 26.

<sup>†</sup>essetl essent

elementorum, quam Plato vocavit "inordinatam jactationem, redegit Deus in ordinem, "316 non quia umquam in eis esset inordinata jactatio 95 sed quia esset, nisi Deus talibus locis elementa disponeret. Fuerunt ergo elementa in prima hora in eis locis in quibus nunc sunt, sed ita tamen quod terra omnino erat cooperta aquis nec ornatus suus erat in ea. Aer (Fol. 62') vero aliquantulum spissior et sine ornatu stellarum et hec potest vocari illa confusio quam auctores dixerunt, scilicet quod 100 terra apparebat nec eius ornatus erat, et quod aqua usque ad maximam partem aeris ascendebat et aer turbidior erat quam modo et aer ignis spissior. Sed hoc chaos dissolutum est cum terra incipit apparere et ornatus illius et ceterorum elementorum esse, quod operante natura factum est et hoc modo. Natura ignis est ad conservationem sui 105 humorem attrahens† sine quo non potest durare. Ergo in principio ex quo elementa fuerunt, ignis ad conversionem sui attrahit mediante aere humorem aque sed super aquam detrahit aliquid secum spissitudinis terre sibi vicine. Sed aqua illa cum pervenit ad summum coagulata est ipso calore ignis et facta sunt corpora stellarum, quarum quedam plus 110 habent de spissitudine et ideo sunt inferiora, quedam minus et ideo superiora. Quod ita est ut ignis coagulet humorem. Quia ita cotidie videmus probare non curamus. Quod ex humore creata sunt corpora stellarum, sic probari potest. Corpora stellarum\* videntur, sed quod videtur vel ex terra vel ex aqua contrahit, quare videri potest. Ex aliis 115 enim elementis non habent quod videntur quia illa invisibilia sunt et subtilia, sed ex invisibilibus et subtilibus visibile et solidum esse non potest. Ergo quod illa superiora videntur, ex utroque istorum continguit, vel ex altero. Ex utroque non, quia si ex utroque, et ex terra. Si ex terra, minus essent mobilia, quia ipsa est immobilis, et gravia 120 essent quemadmodum et ipsa. Ergo ex aqua et igne facta sunt, et splendida sunt, naturaliter et mobilia. Alia ratione potest probari quod ex aqua facta sunt, quia humore nutriuntur. Quia, ut ait idem Boethius

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Wrobel, op. cit., c. 31, p. 95.

<sup>†</sup>attrahensl attrahere

<sup>\*</sup>stellarum] stallarum

que sunt similia conservant se quemadmodum illa inimica corrumpunt† se et ita facta sunt corpora stellarum que statim ex quo fuerunt, moveri 125 ceperunt, et ex motu suo aera subditum calefaciunt, et aere mediante aqua. Sed ex aqua calefacta creata\* sunt duo genera animalium, volatilia, aquatilia, unde Prudentius in libro Hymnorum "magne Deus potentie qui ex aquis ortum genus partim gurgiti, partim levas in aera." Sed ita ex aqua illa desiccata est per loca, et apparuit terra limosa in quibusdam locis in quibus aqua tenuior fuerat quam calore Solis calefacta. Diversa animalium genera creavit, scilicet reptilia et homines,† hoc est, qui in divina pagina invenitur "hominem factum esse ex limo terre." 318

d. 5 Si vero aliquis dicat eadem ratione omnia singulis annis debere 135 creari et hominem ipsum, dicimus non, quia cum rerum natura oportet quod sit divina voluntas. Sed modo non est divina voluntas hominem sic nasci, cum sit masculus et femina ex quibus homo esse potest, quoniam vult hominem ex germine nasci, non ex calore et humore ut in prima creatione, sed cum moderni divini hec audiunt qui ita in libris 140 suis non inveniunt scriptum, obreptum hoc ignorantes quod auctores divinitatis creationem rerum tacuerunt, non quia contra fidem esset, sed quia ad edificationem fidei de qua laborabant, non pertineret, nec volunt quod aliquid supra quod scriptum est inquiramus, scilicet simpliciter cum domus et ita impletum est, quod dixit propheta "erit plebs 145 sicut sacerdos." Quod vero affectu, id est, calore celestium sit factus homo et ex luto terre. Per hoc potest probari quod vivere non posset sine calore. Sed limus naturaliter est frigidus, non ex se ergo habuit calorem nec erat ex quo haberet calorem nisi ex superioribus, quia inferiora naturaliter sunt frigida, et ita limo calefacto ex superioribus 150 homo factus est. Si dicat aliquis Deum ex nichilo vel ex alio illum

<sup>317</sup> cf. Prudentius, Liber Cathemerinon III.9.

<sup>318</sup> Gen. 2.7.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Isaiah 24.2 and Hosea 4.9.

<sup>†</sup>corrumpunt] corrupter

<sup>\*</sup>creatal creati

thomines hominem

potuisse calefacere, (Fol. 62°) respondeo quod non; pono terminum in divina providentia, sed convenientius est dicere cum esset ex quo califaceret ex illo calefactus esset. Si iterum dicas hec divine potentie et miraculis detrahere, nature rerum ascribere. Dicam non, immo est divinam potentiam et miraculum conprobare qui talem naturam rebus tribuit, et ita per eam cetera creavit. 320

d. 6 Nota divisio signorum in 4 elementis: Aries, Leo, Sagittarius sunt ignee nature, calidi est sicci in servitio. Sol in die, Jupiter in nocte.

Saturnus in die et nocte. Gemini, Libra, Aquarius aeree nature calidi et humidi, cum servitio. Saturnus in die, Mercurius in nocte. Jupiter in die et nocte. Cancer, Scorpio, Piscis aquatice, frigidi et humidi cum servitio. Venus in die, Mars in nocte. Luna in nocte et die. Taurus, Virgo, Capricornus frigidi et sicci, melancolici. Venus diem, Mars noctem, Luna noctem et diem.

#### C. 88

- d. 1 Nota quod menstruum<sup>321</sup> est sanguis calefactus vel collectus in matrice mulieris per mensem quo alitur puer in ventre matris. Et talis effectus ut dicunt medici quod si fundatur super radicem alicuius arboris s vel graminis de certo non crescat et si canis de eo gustaverit statim morietur vel demens erit,<sup>322</sup> unde tam pessimo nutrimento nutritur puer, pro ceteris fetibus inpotentior est puer in juventute sua. Prohibitum fuit in veteri lege ne aliquis ad mulierem menstruosam accederet, quia propter effusionem illius sanguinis immundi, per 7 dies immunda erat quousque in aqua recenti et currente lota esset.<sup>323</sup>
  - d. 2 Alia causa est prohibitionis quod si aliquis gingneret puerum in tempore menstruoso leprosus esset puer vel gibbosus vel mon-

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> William of Conches, commentary on Boethius, *De Consolatione Philosophiae*, III, m. 9, fol. 93°.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> On the subject of this chapter, see Raymond Crawfurd, "Of Superstitions concerning Menstruation," *Proceedings of the Royal Society of Medicine* (Section History of Medicine 9.1916), pp. 49-65 and, more generally, Charles T. Wood, "The Doctor's Dilemma: Sin, Salvation and the Menstrual Cycle in Medieval Thought", *Speculum* 56 (1981), pp. 710-727.

<sup>322</sup> Isidore of Seville, Etymologiae, ed. Lindsay XI.1.141.

<sup>323</sup> Lev. 12.

35

struosus,† et si ille puer infantes\* gingneret† pueros omnes leprosi erunt. Et si accedens non gingneret leprosus fiat.311 Dicunt enim medici quod 15 omnes mulieres, sive corrupte sive non, a quartodecimo usque ad quinquagesimum annum patientur menstruum. Sicut masculi pollutionem et mater nescit quod filia patitur nec e converso. Sed quia diverse sunt complectiones a diversimode complectionatis diversimode fluunt menstrua. Fluunt etiam ad minus per 3 dies continuos in qualibet lunatione. 20 Fleumatice enim mulieres in prima ebdomade cursus Lune menstruant. Sanguinee vero in secunda ebdomade Lune. Colerice in principio 3 Lune. Malencolice in principio 4 Lune. Omnes cum hoc patiuntur magis in plena secundum medicos. Signa autem menstruositatis sunt hec, nigreditas faciei et aque fluentes ab oculis et totius corporis ponderositas, 25 fetor anelitus inconsuetus et eiusdem caliditas ut Aristoteles dicit <in> libro de Somno et Vigiliis. 312 Si superveniente menstruo et mulier inspiciat in speculo valde puro, fiet in superficie speculi quasi nubes sanguinea et si novum fuerit speculum dificile erit astringere huius maculum,\* si vero vetus facile† erat.

- d. 3 Nota quod frigidissimus homo sit calidior calidissima muliere et hoc naturaliter, acutuli cum admixtione virilis spermatis fit calidior homine, sicut in admixtione ignis fit calidius igne.<sup>313</sup> Est autem in fundo stomachi mulieris quedam massa sanguinea ad modum epatis colorata qua sanguis in matrice mulieris est collectus.
  - d. 4 Nota quod Luna dicitur Phebe quod secundum fabulas fuit

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> See Vincent of Beauvais, *Speculum Naturale* (Douai, 1624) Bk. 31, c. 24, p. 2311 and c. 54, p. 2333. See also Saul Brody, *The Disease of the Soul, Leprosy in Medieval Literature* (Ithaca, N.Y., 1974), pp. 54-55.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> See H. J. Drossaart Lulofs ed., Aristotle *De Somno et Vigilia Liber* (Leiden, 1973) 456b.21 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> This popular phrase is widely attributed to Hippocrates; the source here is most probably William of Conches, *De Philosophia Mundi*, Bk. IV, c. 13 *PL* 172.89.

<sup>†</sup>monstruosus] menstruosus

<sup>\*</sup>infantes] infinitos

<sup>†</sup>gingneret] gigneret

<sup>\*</sup>maculum] maculam

<sup>†</sup>facile] facele

soror Phebi et dicitur Luna menstruosa, quia perficit cursum suum (Fol. 63<sup>r</sup>) per mensem. Nota quod causa sterilitatis provenit ex siccitate matricis eo quod non est propinqua loco receptionis ita quod appareat orificium ut recipiat sperma ex dispositione viscerum matricis.

40 Ita quod impotens est retinere sperma et suas operationes implere propter infirmitatem illius vel lesionem et hoc potest cognosci aliquando per menstruum et eorum colores et sanitas corpori iuvat matricem in receptione spermatis, tunc autem potens est orificium eius constringere suscepto semine ut retineat ipsum.

d. 5 Item si mulier in somno frequenter post meditationem viderit quasi virum coeuntem tunc ejicit semen ut in vigilando et post experientiam augmentatur† appetitus, huius signum est quod non est vitium matricis sed laudabilis dispositionis ad receptionem. Si autem matrix nimium fragilis sit, aut dura, ita quod in receptione non extenso datur et ampliatur secundum quantitatem spermatis dando ei locum in laudabilis dispositionis ad generationem. Et si patiatur embrio ex virga\* mas est naturaliter debilis et infirmus. Similiter frequens accessus habundantia humiditatis corrumpit impregnatione<m>. Humiditas enim mulieris impedit actionem et quandoque siccitas immoderata cum ventositate ejicit sperma et impeditur sicut impregnatione.† Aliquando ex proprio spermate cum nimia ventositate elevatur matrix prima.

# C. 89

- d. prima Deinde ponuntur quedam questiones quarum prima est, an Deus existens <in> empyrio possit naturaliter carnem assumere humanam? Istam questionem solvit commentator dicens "quod numquam naturaliter, quia possibilius fuit hominem fieri asinum nisi per miraculum."
- d. 2 Utrum empyrei dominatio sit una vel plures. Ad hoc melius videndum, nota quod celum secundum quosdam triplex vel quadruplex dicitur. Uno modo dicitur celum firmamentum, unde dicitur "multiplicabo semen tuum sicut stellas celi," id est firmamenti. Alio modo

<sup>†</sup>experientiam augmentatur] experiesionem augmercatur

<sup>\*</sup>virga] virge

<sup>†</sup>impregnatione] impragnatione

dicitur celum aereum, unde illud "volucres celi." Tertio modo dicitur celum crystallinum, unde dicitur "qui extendis celum sicut pelle." Et secundum commentatorem ex isto celo dicuntur descendere in estate rores dulces super arbores ad modum mellis. Quarto vero modo dicitur celum empyrium in quo sedet Deus in carne humana cum beata virgine Maria. Et nota quod celum dicitur quasi casa elyos, id est, domus Solis.

d. 3 Secunda questio est an angeli Deo servientes possint carnem humanam assumere per naturam. Et est huic eadem solutio que est ad questionem precedentem. Et nota quod angeli dicuntur quidam vitales 20 spiritus quia Deo vivifice serviunt, secundum magis tamen et minus, et secundum diversitatem, quando ille ordo < angelorum > qui est cherubim appellatur de Deo, habet plenam scientiam. Officium autem illorum qui sunt de illo ordine <est> inducere hominem ad supracelestium cognitionem. Est autem alius ordo qui seraphim appellatur. Officia 25 autem illorum sunt de illo ordine inducere hominem ad Dei dilectionem. Unde propter nimium fervorem dilectionis dicuntur et depinguntur habere facies rubeas. Tertius autem ordo est throni et isti prevalent aliis in judiciis Dei dandis. In illis vero Deus omni dicitur judicare sedens, et est officium illorum qui sunt de illo ordine admovere 30 principes et judices et prelatos ad bene judicandum et movendum. Quartus ordo appellatur potestates et isti prevalent aliis in eo quod possunt imperare spiritibus malignis. Officium autem illorum est depellere demones ab iniquitatibus hominum. Quintus ordo appellatur dominationes, et isti prevalent (Fol. 63<sup>v</sup>) aliis in scientia scolarum < reveren-35 tie>. <Istis enim data> scientia est, que reverentia est danda uni et que alii. Officium autem illorum est inducere homines ad talem scientiam. Sextus ordo appellatur principatus et isti prevalent in habendo usum scolarem reverentie. Officium autem illorum est inducere hominem ad talem usum. Septimus ordo appellatur virtutes qui prevalent 40 in miraculis faciendis, scilicet que contingunt propter solitum cursum nature. Officium autem illorum est ostendere talia hominibus. Octavus ordo appellatur archangeli, et nomen archangeli est nomen cuiuslibet in illo ordine. Isti habent potestatem nuntiandi hominibus ea que preter solitum cursum nature solent accedere. Nonus ordo appellatur angeli, 45 quod nomen convenit cuilibet de illo ordine. Isti habent potestatem nuntiandi < hominibus > que debent evenire per naturam. 327

<sup>327</sup> d. 1 - d. 3 Les Questions de Craton, ed. Weijers, pp. 54-60.

- d. 4 Et notandum breviter, angeli custodiunt animas, archangeli custodiunt terram, et sunt nuntii Dei. Virtutes faciunt miracula. Principatus dant dignitates in terra. Dominationes custodiunt planetas. Cherubim sunt consiliarii. Seraphim amici sunt Dei. Throni sunt judices. Et nota secundum librum de Summo Bono quod nomen angelus non est nomen nature se officii; quia enim nobis aliqua nuntiant, ideo angeli appellantur. 328
- d. 5 Et scias quod secundum Dyonisium novem sunt ordines 55 angelorum et tres ierarchie. Et in qualibet ierarchia sunt tres ordines. In prima ierarchia sunt seraphim, cherubim, throni. In media vero sunt dominationes, virtutes, potestates. In tertia vero jerarchia sunt principatus, archangeli, et angeli. Et inde ministrorum qui sunt sub uno rege, quidam operantur circa personam regis quasi cubicularii et asses-60 sores. Et hoc conpetit prime ierarchie regimen Dei. Ouidam vero habent officia <si> ad regimen regni in communi non deputati habuit vel illi provincie ut domini regalis, et principes, militie, et judices curie. Et hiis similes sunt ordines secunde ierarchie, quidam vero preponuntur ad regimen alicujus partis regni, ut prepositi et ballivi et hujusmodi 65 minores officiales et hiis similes sunt ordines tertie ierarchie. Ut autem dicit Gregorius, 329 angelorum vocabulum nomen officii non nature. Nam sancti illi celestis patrie spiritus quidam sunt spiritus, sed semper vocari angeli nequaquam possunt, quia tunc solum sunt angeli, cum per eos aliqua nuntiantur, unde et per Psalmos dicitur "qui facit angelos

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> d. 4 De Summo Bono This is Ulrich of Strassburg, De Summo Bono, BN MS 15900, Bk. IV, tr. 3, cap. 11, fols. 242<sup>v</sup>-243. On this author, very popular in the 15th century, see Jeanne Daguillon ed., Ulrich de Strassbourg O.P.: la 'Summa de Bono' Livre I (Bibliothèque Thomiste XII, Paris, 1930).

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> See Robert Gillet et al. eds., Gregory, *Moralia in Job Livres 1 et 2* (SC: Paris, 1952) Bk. 2, loosely c. 111.3.

- 70 suos spiritus," 330 ac si autem dicat quia eos quos < superabundat > † spiritus cum voluerit etiam angelos facit. 331
- d. 6 Item animadverte quod in illa summa civitate quisque ordo eius rei censetur nomine quod plenius accepit in munere, ita quod comparatio non referatur ad omnes ordines sed ad inferiores. Ordo autem angelorum dicitur multitudo celestium spirituum qui inter se in aliquo munere gratie similantur sicut et in naturalium datorum munere coniungunt sic autem in illa summa civitate spiritualia quedam singulorum sunt ut cum sint communia omni et quid in se quisque ex parte habet, hoc in alio ordine totum possidet. Sed idcirco uno eodem vocabulo communiter non censentur ut ille ordo vocari privatus\* uniuscuiusque rei debeat qui hanc in munere plenius accepit.
- d. 7 Et nota quod contemplatio angelorum magis se habet per modum receptionis quam actionis. Et ideo dicendum <est quod>
  Luna similiter recepit lumen a Sole et illuminat inferiora corpora, ita etiam angelus similis illumina<n>tur in divina (Fol. 64°) contemplatione et illumina<n>t inferiores et opera<n>tur circa eos. Ex hoc collige quod semper Deum angeli contemplantur etiam quando ad nos mittuntur. Unde dicit Gregorius in secundo Moralis. Angelorum "scientia comparationem nostri in circumscripta angusta: sicut et ipsi illorum spiritus comparatione, quidem nostrorum corporum, spiritus sunt, sed comparatione summi et circumscripti spiritus, corpus. Et mittuntur igitur, et assistunt: quia et per hoc, quod circumscripti sunt, exeunt; et per hoc, quod intus quoque presentes sunt, numquam recedunt. Et faciem ergo patris semper vident, et cum ad nos veniunt:

 $<sup>^{330}</sup>$  Though John alludes to Ps. 103.4, the form of the quotation is actually that of Heb. 1.7.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> d. 5 The matter on orders and hierarchies of angels parallels Ch. 17 in Buytaert ed., John Damascene, *De Fide Orthodoxa* and Ch. 7.295 b-c, 10.273c in M. de Gandillac ed., *Oeuvres Completes du Pseudo-Denys l'Areopagite* (Paris, 1943), pp. 206-222 YAL.

<sup>†</sup>superabundat] super habet

<sup>\*</sup>privatus] privato

95 quia et ad nos spirit<u>ali presentia foras exeunt, et tamen ibi se, unde recesserunt, per internam contemplationem servant."332

q. 1 Item querit ibidem, Gregorius quomodo dicitur in Job, "cum venissent filii Dei ut assisterent coram Domino, affuit inter eos etiam Satan," 333 mundo corde esse non potest. Et respondit "<sed>
100 intuendum est quia affuisse coram Domino, non ante Dominum vidisse prohibetur. Venit quippe, ut videretur, non ut videret. Ipse in conspectu eius, Dominus fuit sicut cecus cum in† Sole consistit, ipse quidem radiis Solis perfunditur, sed tamen lumen non videt quo illustratur. Ita ergo etiam inter angelos <in> conspectu Domini Satan affuit; quia vis divina, que intuendo penetrat omnia, non se videntem immundum spiritum vidit." 334

# C. 90

q. prima Videamus hoc loco de sapientia Dei quod ipsa diversis de causis appellatur scientia, prescientia, providentia, predestinatio, dispositio. De prescientia, queritur si ipsa est causa rerum vel res causa ipsius prescientie, ac neutrum est concedendum, quia sic, aut Deus causa esset omnium malorum cum ab eo presciantur, aut quod temporale est, causa esset eterni. Ergo nec quia Deus prescivit, Dei\* futura sunt, nec quia futura sunt. Prescivit ea Deus: <non> ut per ea <Dei> causa intelligatur, sed quid futurum est prescivit Deus. Nota quare dicitur prescientia, quantum ad Deum cui nichil est futurum.

q. 2 Queritur an Deus quos prescivit salvandos ab eterno dilexit? Sic est, ergo paulum [sic est] post non dilexit ab eterno, quia quando persequetur† ecclesiam, quia quid futurum fu<er>it de se totum fuit ei presens, et hoc non secundum merita sed secundum premia que ei ab eterno preparavit Deus et tamen malum eius odio habebat. Nota quid naturaliter diligit omnia que fecit et equaliter secundum naturam,

<sup>332</sup> Moralia, Bk. 2, c. III.3, pp. 183-184.

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Job 1.6.

<sup>334</sup> Moralia, Bk. 2, c. IV.5, pp. 184-185.

tin] quod

<sup>\*</sup>Deil Deus

<sup>†</sup>persequetur] persequibatur

bonum et malum, non tamen bonos diliget equaliter secundum premiorum preparationem vel equaliter malos odit secundum penarum provisionem.

- q. 3 Queritur an Judam ab eterno dilexit? Dico quod sic: secundum naturam habuit tamen odio quia vidit eum talem futurum. Deus providit hunc futurum qui numquam leget, potest tamen legere. Non scivit Deus ab eterno hunc futurum. Ac potest fieri ut ipse legat. Quod si esset, presciretur a Deo; ergo aliquid potest sciri a Deo vel presciri quomodo 25 non scitur. Ergo potest plus scire Deus quam sciat. Ergo potest scientia eius augeri. Ac istorum neutrum est concedendum vel quod scivit vel prescivit istum futurum. Neutrum enim est dicendum in talibus quod sciat vel quod nesciat. Sunt predestinati ad vitam, sunt reprobi qui ad mortem et de utroque est prescientia.
- q. 4 Queritur quare Deus magis eligit hunc quam illum? Dicunt quidam quia Deus talem eum futurum providet qui ei serviret. Sed sicut ait Augustinus "si propter opera vel munera futura electus est aliquis iam non ex sola gratia." Ac non quia tales futuri sumus nos elegit, sed ut essemus tales, nos gratificavit. Sed quare magis 35 gratificavit hunc quam illum? Non est credendum quod voluntas Dei iniusta sit. Sed ex occultissimis mentis eius sic providet.† Novit enim Deus fortasse a-(Fol. 64<sup>v</sup>)-liquid in quibusdam quare digni sunt justificatione antequam justificentur. Quare est predestinatio divina <ut> cuidam\* sit felicior? Ouare magis eligit Jacobum quam Saulum 40 et quare alterum magis gratificavit quam alterum et quandoque gratificavit? Voluntas Dei omnium causarum est prima causa et illa immutabilis. Ideoque non est querendum de eo, quid voluit Deus, quare vero voluit. Nota quod sunt in Deo diverse voluntates quamvis dicat propheta "magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> This passage does not occur in Augustine, however *Contra Julianum*, Bk. 6, c. 14 "Deus homines eiecit ante constitutionem mundi, per electionem gratia, non ex operibus. . . futuris" may have been in the writer's mind.

<sup>†</sup>providet] providit

<sup>\*</sup>cuidam] quedam

45 eius." Voluntas enim divina una est et ipse Deus est, et illa semper impletur, unde Apostolus "voluntati eius quis resistet" 337 et potest hec voluntas bene placitum Dei vel dispositio appellari, ut quecumque voluit fecit, id est, disposuit. Item preceptio vel prohibitio, quia signa sunt voluntatis† Dei, Dei voluntas dicuntur. Similiter operatio Dei et 50 promissio, voluntas Dei dicuntur, quia signa sunt voluntatis eius. Sed nota quod quedam vult Deus, que tamen esse non vult. Quedam esse vult que tam simpliciter non vult, cum enim Deus ab eterno tam bona quam mala previdit, item illa quedam vidit et in se bona et ad aliud bona que et voluit et esse voluit. Quedam vidit quamvis bona in se, 55 non tamen bona ad aliud, et ea voluit, si esse ea non voluit. Vidit etiam quedam in se mala sed ad aliud bona que, quamvis voluit, quia mala nec approbat nec approbavit, ea esse voluit. Que vero fieri possent omnino mala ut nec in se bona nec ad aliud essent bona, ea omnia Deus nec voluit. Ergo quisquis contra Dei voluntatem peccat vel con-60 tra Dei preceptum et facit quod virtus non vult, et tamen virtus hoc esse vult. Verbi gratia: Judei Christum crucifigendo contra voluntatem Dei non fuerunt,\* tamen voluit Deus illud malum esse vel fieri, quia ad aliud fuit bonum. Fecerunt ergo Judei non quod Deus volebat quia tunc <ut> bene fecissent et non peccassent, sed quod Deus esse 65 volebat. Sed queritur, an fuit bonum Christum a Judeis crucifigi voluit hoc Deus. Si voluit hoc, et hoc Judei fecerunt, non videtur quod Judei contra Dei voluntatem fecerunt vel peccaverunt. Si hoc bonum non est nec hoc voluit Deus, non videtur quod bonum fuerit Christum crucifigi pro nobis et mori. 338 Ac intellige quod ait Augustinus "voluntas Dei 70 semper impletur aut de nobis aut a nobis." Nota quod in hoc est Deus summe bonus quod bene utitur et male et ea operatur in bonis

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Actually Ps. 110.2.

<sup>337</sup> Rom. 9.19.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> On this complex argument, see Peter Lombard, *Sentences* I, 45-46 and Aquinas *Summa Theologica* 1a, q. 19, a9.

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Very close is Vincent of Beauvais, without attribution, *Speculum Historiale* Bk. I, c. 5, p. 3 "Impletur autem semper voluntas Dei, vel a nobis . . . vel de nobis."

<sup>†</sup>voluntatis] voluntis

<sup>\*</sup>fuerunt] fuit

sive corporis damnationem quos scivit predestinavit ad vitam sive ad salutem illorum quos elegit ad vitam.

- ¶ Nota Judei, quantum ad ipsos accedebat, fecerunt quod voluit 75 Deus, quantum vero quod Dei omnipotentiam id facere nullo modo potuerunt. De ipsis enim impleta est voluntas Dei quamvis enim ab ipsis. Et hinc est quod Deus aliquando precipit quod non vult esse, sicut fecit sepissime Judeis et prohibet quod vult esse.
- q. 5 Quare prohibet? Quod non vult esse. Quare precipit? Ac ideo fortasse dici potest hoc fieri ut excusationem non habeant quibus precipitur huiusmodi aliquid vel prohibetur. Nota quod quamvis sit malum istud† quod prohibetur ei, non est tamen malum universitati, sed magis bonum, similiter quod precipitur quamvis huic sit bonum, tamen universitati non est bonum, sed magis malum. Ideoque magis bonum est vel magis malum quod totius est quam quod partis. Unde est quod Deus bonum esse uni et non universitati non vult, et quod malum uni et bonum non universitati, vult esse.

# C. 91

q. 1 Alia questio est contexta ex duabus questionibus quarum prima est cur accidit continua transmutatio (Fol. 65<sup>r</sup>) elementorum? Secunda est an modo sunt eadem elementa que fuerunt in principio Ad solutionem prime sciendum est quod continua est transmutatio elementorum, quia terra rarescens transmutatur in aquam, et aqua rarescens transit in aerem, et aer rarescens in ignem et istud dicunt omne. Sed hoc non videtur causa quare elementa continuo transmutantur. Preterea sciendum secundum Aristotelem in libro de 10 Generatione < et corruptione > quod quodlibet elementum generatur ex quolibet mediantibus qualitatibus activis et passivis in ipsis repertis < et sic> ex se invicem natu sunt generari. Ad solutionem secunde questionis, sciendum quod de elementis duplex est opinio. Aiunt enim quidam, ut multi theologi, quod elementa pura creata erant, sed propter 15 primi hominis lapsum obscurabantur et etiam ceteri planete ut patet adhuc in Luna, que in quadam parte sui umbrosa est. Alii, autem, dicunt quod non sunt nunc eadem elementa que prius, nec in forma,

| †istud] | isti |
|---------|------|

nec in essentia et hoc propter continuam transmutationem eorum ad invicem.

- q. 2 Alia questio est, cum aqua et ignis sint elementa contraria et 20 aqua potest accidentaliter calefieri; quare accidentaliter ignis non potest frigifieri. Ad hoc dicit commentator quod aqua non accidentaliter calida vmmo calescens, et ita concedit quod ignis potest esse frigescens quia omne calidum et omne frigidum naturas rerum respiciunt, et frigescens 25 autem et calescens sunt accidentia rerum. Aliter dicitur quod aqua, que <est> naturaliter frigida, potest calefieri. Ignis autem, qui naturaliter est calidus, non potest frigifieri. Cuius ratio potest esse quia ignis inter omnia elementa maxime habet de specie sive de forma et minime de materia. Aqua autem non <sic>. Et hac eadem de causa dicitur quod 30 ignis inter omnia elementa est imputrescibilis et sic aurum inter omnia metalla. Vel potest aliter dici secundum Averoys, quod sicut ignis purus non potest frigifieri, sic nec aqua pura potest calefieri. Quod autem agua calefacta non sit pura agua sed conmixta, per hoc patet quod si bene decoquatur, apparebunt in fundo quedam parva corpora terrestria.
- q. 3 Alia questio est an alia mansio a nostra mansione sit habitabilis? Solutio: dicitur quod due sunt zone habitabiles per naturam. An tamen alia inhabitatur ignoratur. Si due sint inhabitabiles, ad hoc intelligendum est, quod 5 sunt zone, quarum una zona torrida est, que est inhabitabilis propter suum calorem ferventissimum. Et dicitur quod 40 hec zona est sub circulo equinoctiali et hec est media inter 5 zonas. Due autem zone extreme, ut zone sub polo artetico et zona sub polo antaretico, sunt inhabitabiles propter earum excellentem frigiditatem. Que ideo sunt excellenter frigide, quia multum distant a circulo signorum sive a zodiaco in quo decurrit Sol. Zone autem medie inter 45 zonam torridam et zonas extremas sunt habitabiles, quia sunt temperate. A zona enim torrida recipiunt calorem ad temperamentum sue frigiditatis et a zonis extremis recipiunt frigiditatem ad temperamentum sue caliditatis. Et ut volunt theologi, zona temperata versus boream inhabitatur, et illa zona temperata, que est versus meridi<onal>em, 50 non inhabitatur juxta illud: "ab aquilone pandetur omne malum" et cetera.
  - q. 4 Alia questio est utrum tantum sit unum celum, sicut dicit Aristoteles, an triplex sicut ponunt theologi. Solutio ad hoc: notandum

quod Aristoteles posuit mundum terminari ad firmamentum et ultra 55 <illud> nichil† esse. Et secundum hoc mundus finitus est. Secundum veritatem autem theolog<ic>orum, triplex vel quadruplex dicitur celum. Et secundum eos celum empyrium non est aliquantum an maius et secundum <eos>\* mundus infinitus est. Eligat ergo quilibet discretus an velit credere (Fol. 65<sup>v</sup>) veritati theolog<ic>orum an phi-60 losophice probabili < tati>. Ostendit enim ibi si Judaice subdividit questionem dictam intendens duas questiones speciales quarum prima est: si plures sunt celi sicut ponunt theologi < ci > et tunc est questio ulterius, an termini eorum sint continui an contigui? Secunda est si tantum unum est celum sicut Aristoteles dicit. Ouestio ulterius est 65 quare totum non movetur localiter sed quiescit, partes autem moventur? Solutio: adhibendum† solutionem prime questionis quod aer terminatur in medio inter nos et Lunam. Ignis autem elementum terminatur ad Lunarem <globum>. Ultra enim globum Lunarem non est ignis elementum. Sed ultra globum Lunarem est quinta essentia. 70 hec cuius pars prima est pura que cedit in celum stellatum, alia purior que cedit in celum crystallinum, tertia purissima que cedit in celum empyrium. Bene potest dicit quod termini celorum sunt continui vel contigui vel quod copulantur ad termini conjunctionem qui sapit naturam duorum extremorum. Commentator dicit: quod cum redi-75 eram\* de locis illis <et qualitatem> inspicerim, solutiones apponam. Adhebendam solutionem secunde questionis specialis. Sciendum quod motus localis quidam et linearis sive rectus et quidam orbicularis sive circularis. Et differunt motus lineares sive rectus a circulari quia motus linearis est proprietas que inest alicui ex eo quod motu suo lineam rec-80 tam describit vel est quedam proprietas que inest alicui eo quod modo est in uno loco et iam erit in alio loco qui non est ille. Motus autem orbicularis sive circularis est quedam proprietas que inest alicui eo quod motu suo circulum describit ubi centrum est immobile et extremitates

<sup>†</sup>nichil] illa

<sup>\*</sup>eosl hoc

<sup>†</sup>adhibenduml hibendam

<sup>\*</sup>redieram] redierem

mobiles. Et ideo partes <celi> moventur, totum autem <per 85 accidens>.340†

#### C. 92

- q. 1 Preterea multiplicat questiones dictis assimiles que ascribuntur Cratoni, quarum prima est. Si possumus circulos vel paralellos in firmamento visu\* comprehendere sicut comprehendimus in sphera materiali. Et est solutio huius quod non a Deo† sensibiliter.
- q. 2 Alia questio est <an> stelle sint fixe in firmamento aut sint erratice sicut et planete. Super hoc distinguit Martianus duas opiniones. Sanior tamen et melior est quod planete moventur in propriis circulis. Stelle autem fixe sunt quia solus modus planetarum sufficit ad retardationem motus celi. Si autem omnes stelle moverentur contra motum firmamenti tunc nimis tardaretur motus firmamenti cum ad eius retardationem motus planetarum sufficiat. Sciendum quod planete proprio motu moventur ab occidente in orientem;\* raptu firmamenti moventur ab orienti in occidentem.†
- q. 3 Alia questio est de stella comata\* que satis manifesta est in littera. Quia dicitur cometa vel cometes a como--mis, unde patet per eius derivationem quod errant secundum grammaticos qui dicunt eam stellam comatam. Et nota quod de stella comata duplex solet esse opinio. Quidam autem dicunt quod cometa nichil aliud quam Mars qui est malitiosus planeta. Qui quando est destructio† super aliquam regionem, assumit sibi rubeum colorem et forsitan hoc provenit ex natura eius vel forsitan Deus dedit ei hunc effectum [effechum] cum aliis. Et huic opinioni consentit Bernardus dicens

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> q. 1 - q. 4 Les Ouestions de Craton, ed. Weijers, pp. 68-82.

<sup>†</sup>per accidens] non

<sup>\*</sup>visu] visus

<sup>†</sup>a Deol ita

<sup>\*</sup>orientem] oriens

toccidentem] occidens

<sup>\*</sup>comata] cometa

<sup>†</sup>destructio] distructio

25

militat ad solem Mars initior urbibus altis, sepe super reges prodigiale rubens.

Alii dicunt quod cometa est quedam constellatio tantum in parte orientali apparens et dicitur cometa quia plures radios emittit tanquam comas. Quando autem denuntiat mortem principis alicujus regionis super < quam > apparet, acutum et niger- (Fol. 66<sup>r</sup>)-rimum habet 30 colorem, et eundem colorem habet quando famem aut pestem denuntiat. Quando aut bellum, aut destructionem regionis denuntiat, tunc rubeum habet colorem. De ortu eius duplex est opinio. Ouidam enim dicunt quod creata fuit simul cum aliis stellis, sed quando talia futura sunt, tunc apparet cometa. Alii dicunt de ipsa <sicut> de stella que 35 apparuit in nativitate Christi, quod cum nuntiandum est aliquod novum futurum, tunc creatur a Deo; ipso autem nuntiato, tunc redigitur in naturam priorem. Ouod hoc sit verum, patet per hoc quod cometa apparet extra zodiacum, et ita videtur quod cometa non sit astrum† nec de numero earum. <De numero eorum> sciendum secundum Pto-40 lomeum quod ad minus sunt 33 comete. Dicit enim Halv\* in commento Ptolomei, quod Ptolomeus posuit 9 cometas, quarum nomina sunt hec Veru, Tenaculum,† Pertica,\* Miles, Dominus Haschone, Machuta† sive Aurora, Argentum, Rosa, Nigra. Militem dicit esse de complectione Veneris, Dominum Haschonem dicit esse de complec-45 tione Mercurii, Machutam dicit esse de complectione Martis, Argentum Jovis, Rosam, Nigram Saturni. Et preter has posuit Ptolomeus secundum\* Halv 23 cometas. Secundum <tamen> Aristotelem non sunt <nisi> 5, quia Sol non facit cometam, quia communis et omnibus planetis facientibus cometas et est adjutorium eis. Stelle autem fixe 50 non faciunt cometas propter distantiam earum a sphera aeris. Luna autem non facit cometam, quia proprium lumen non habet de se, sed a

<sup>†</sup>astrum] naturis

<sup>\*</sup>Haly] Halx

<sup>†</sup>Tenaculum] Senaculum

<sup>\*</sup>Pertical Pratica

<sup>†</sup>Machuta] Matuita Weijers: MS B

<sup>\*</sup>secundum] pro

Sole. Dicit enim Ptolomeus, "homo sapiens dominatur astris, ut per sapientiam suam potest evitare ea ad que astra disponunt." 341

q. 4 Alia questio talis est si homines et cetera animalia virtutem et 55 defectum contrahant ex planetis aut ex generantibus, scilicet ex patre et matre. Super hoc duplex est opinio, scilicet physica et philosophica. Dicunt enim physici quod fetus ex semine quo concipitur, virtutem trahit. Si enim semen cholericum<sup>†</sup> fuerit, et fetus erit cholericus. Si fleumaticum, et fetus erit fleumaticus, et ita de aliis humoribus. Philo-60 sophi autem dicunt quod animalia et animantia effectum contrahunt ex planetis. Unde dicunt quod si quis natus fuerit Jove existente in suo domicilo, benevolus erit, quia naturam illius planete contrahit. Jupiter enim calidus et humidus erit, unde inducit fertilitatem in terra. Unde Lucanus "sub Jove temperies et numquam turbidus aer." Si autem ali-65 quis natus fuerit sub malitioso planeta, malivolus erit, quod probant sic per Lunam que tantem effectum habet in hiis inferioribus quod secundum crementum et decrementum eius crescunt et decrescunt animalia et animantia. Unde Lucanus "Luna suis vitibus Thetyn\* terrenaque miscet." Physici autem non negant planetas habere qualemcumque 70 effectum in hiis inferioribus, sed non ut terrena omnem virtutem seu effectum contrahant ex eis. Quod hoc sit verum nituntur probare. Omne corpus animatum est complectionatum. Sed corpus pueri nunc nati est corpus animatum puero existente vivo, ergo est complectionatum et ita vel melancolicum vel sanguineum vel huiusmodi. Et ita 75 videtur falsum quod <pueri> in nativitate sua ex planetis contrahant complectionem, plura possunt circa hoc obici que disputationi phisice sunt relinquenda <ut dicit> commentator ibi. Si ex planetis multiplicat questionem dictam per questiones speciales, scilicet an hoc sit secundum naturam aut eventum, hoc est an hoc sit secundum primam 80 nativitatem, scilicet quando fetus primo concipitur an quando puer pro-

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> This passage of pseudo-Ptolemy is discussed by T. Wedel, *The Medieval Attitude Towards Astrology* (New Haven, 1920), p. 135. C. 92 q. 1 - q. 3 Weijers, op. cit., pp. 68-82.

<sup>†</sup>cholericum] coloricum

<sup>\*</sup>Thetyn] Thecum

dit ex utero? Sciendum enim quod (Fol. 66<sup>v</sup>) triplex† est nativitas. Prima conceptionis, secunda proditionis ex utero, tertia regenerationis in Christo de qua dicit Dominus Nichodemo: "nisi quis renatus fuerit denuo" et cetera. Ouare autem appellat\* hic eventum proditionem ex 85 utero, patet in expositione littere, id est quod hoc contingat secundum primam nativitatem, volunt multi philosophi. Theologi autem dicunt quod hereticum est talia predicare, et ideo sunt opiniones protestande sed cum silentio pertranseunde, ut dicit commentator ibi. Subdividit secundum membrum dicte questionis† dividendis, dicens quod <si> 90 ex generantibus causatur complectio diversa, cum unum generantium sit album et reliquum nigrum, quare non est generatum album et nigrum et quare generatum, ut frequentius in extremitatibus assimilatur patri et in ceteris matri, quandoque neutri. Physici hanc questionem solvunt dicentes quod sperma muliebre et virile ex quibus concipitur 95 puer, quandoque ita se habent quod unum in alio totum includitur. Et tunc fetus assimilatur ei cuius semen includit aliud. Ouandoque contingit quod decisa est materia et tunc < secundum > partes extrinsecas\* assimilabitur illis quorum partes extiterunt. Quando neutri generantium assimilatur generatum, quia semen conceptum est adaptabilis† 100 nature, ita quod si mulier tempore conceptionis vehementer moveatur in comprehensione seminis virilis secum concumbentis, tota materia admodum fore cedit comprehense et si alterius rei formam comprehendit, ad eius qualitatem et formam reducetur.<sup>342</sup> Sciendum quod 3 ce<1>lule in matrice, scilicet dextra, sinistra et media, et si semen viri 105 infundatur in dextra et habeat dominium tunc erit fetus masculus. Si in sinistra et semen femine habeat dominium tunc fit fetus femineus.

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> q. 4 Weijers, op. cit., pp. 82-86.

<sup>†</sup>triplex] duplex

<sup>\*</sup>appellat] appellatum

<sup>†</sup>questionis] questiones

<sup>\*</sup>partes extrinsecas] pars extrema

<sup>†</sup>adaptabilis] explicabilis

Si in media tunc fit hermaphroditus.† Unde legitur de quodam viro habente curtinam circa lectum suum in qua ymago diaboli protracta erat. Mulier autem tempore conceptionis ad formam illius ymaginis respexit, eam comprehendendo et in tali comprehensione\* semen decisum erat. Unde contingit quod fetus diabolo assimilatur. Eodem modo contingit de brutis animalibus quod si quis virgulam variam in tempore conceptionis coram eis tenuerit, fetus varius erit. 343

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> Weijers, op. cit., pp. 86-96.

<sup>†</sup>hermaphoditus] hermofroditus

<sup>\*</sup>comprehensione] comprehencone

C. 93

- q. 1 Cum Saturnus inter omnes planetas sit sevissimus et Venus inter omnes planetas benignissimus, an malignitas unius retardet benignitatem alterius ex opposito venientis? Ad hoc notandum quod plane-5 tarum quidam quandoque sunt stationarii, quandoque retrogradi, quandoque processivi. Unde ut dicitur, Saturnus est quandoque retrogradus ob benignitatem Veneris. Unde Ovidius "quem creat alma Venus fit corde. fit ore serenus." Ad hoc plenius intelligendum nota quod Saturnus dicitur planeta malivolus, quia est frigidus et siccus, tristis, 10 piger, infecunda stella, senex. Frigidus et siccus, quia omnis nix et grando et tempestas adveniens nostro hemispherio a Saturno provenit. Tristis dicitur quia tristitiam inducit si fuerit in domicilio suo† Sole existente in Aquario, nisi fuerit temperatus per planetam benevolum. Unde Lucanus in primo "summo si frigida celo stella nocens nigros 15 Deucalionias\* fuisset Aquarius ignes." Piger dicitur quia tarde complet cursum suum et quia omnis segnities que dominatur in corpore humano a Saturno provenit. Infecunda stella dicitur, quia iste planeta existens in signis solstitialibus, in Cancro et illis que sunt vicina Cancro, inducit steri-(Fol. 67<sup>r</sup>)- litatem et famem per 7 annos nisi fuerit 20 temperatus. Et hoc ideo quia per 7 annos moratur in illis signis, scilicet Geminis et Cancro <et Leone>. Unde si quis sciret quando iste planeta esset juxta Cancrum et non esset temperatus, posset providere sterilitatem. Senex dicitur, quia frigidus et siccus et talis complectio habundat in sene. Venus dicitur planeta benignus quia et calidus et 25 humidus.
  - q. 2 Alia questio est que sit connexio proportionalis elementorum ad constitutionem elementi. Solutio huius est, quod eorum connexio est per qualitates, unde eorum quorum symbolum facilior est transmutatio ut vult Aristoteles.
- q. 3 Alia questio est, de cursu Solis et Lune et de effectu eorum in hec inferiora. Ad hoc sciendum quod Sol in anno perficit cursum suum. Luna autem perficit cursum suum in mense. Sol autem multos effectus habet in hec inferiora, quia per ipsum variantur anni tempora.

<sup>†</sup>suol sui

<sup>\*</sup>Deucalionias] Deucaliones

Secundum enim eius propinquationem et remotionem fit estas, hyems, ver, autumnus, nox et dies. Unde Lucanus "Sol tempora dividit anni." Preterea quosdam planetas facit retrogrados et quosdam stationarios et quosdam processivos. Unde Lucanus in eodem

radiisque patentibus astra

Ire vetat, cursusque vagos statione moratur.<sup>344</sup>

- q. 4 Spatium a terra usque ad Lunam 500 annorum itineris, et tantum continet quilibet planeta a suo proximo planeta, hoc est quantum hoc ire potuisset in spatio, 500 annorum si vivere potuisset non lassus sine tedio et dolore. "Ita a terra usque ad Saturnum spatium itineris, 6000 et 300 annorum. Ita tamen quod quilibet annus computetur 300 45 et 40 dies et iter cuiusque diei contineat spatium 40 leucarum et spatium cuiusque leuce contineat 1000 passus vel 1000 cubitus,"345 ut dicit Raby Moyses, unde Sidrak dicit "quod tantum spatium restat a celo usque ad terram, quod si lapis ponderis 100 hominum de celo caderet vix ad terram in 1000 annis poterit pervenire, hinc est quod stelle 50 minime a nobis videntur quia a nobis remotiores sunt." 346 Si quis vero terram iuxta minimam stellam esset et prospiceret flamma < n > tem nichil aliud aspectui eius appareret nisi scintilla ignea vel punctus minimus in medio pendens. Et tamen hoc totum iter ascendit Christus in momento, et multe anime sancte.
  - q. 5 Nota quod Luna habet in hec inferiora multos effectus, quia secundum crementum vel decrementum eius quedam animantia crementum et decrementum suscipiunt et etiam mare fluxum et refluxum et etiam per virtutem eius quidam dicuntur lunatici. Dicit

<sup>344</sup> C. 93 q. 1 - q. 3 idem.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> See CUL MS I.i.19, 14th century "Liber Rabbi Mosse qui dicitur Dux Dubiorum," c. 143, fol. 122 YAL, and Wolfgang Kluxen, "Literargeschichtliches zum lateinischen Moses Maimonides," *RTAM* 21 (1954), pp. 23-50.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> See the *Romance of Sidrak*, Trinity College, Cambridge MS 0.5.6, question 147, fol. 22 "Telle me how high the heven above the erthe is for to neven. So high the heven is the erthe froo that if it were now also that if a ston in heven were that wyes an hundres ston and more ande it shulde fro heben falle . . . hit behoveth to tack seven yeere er it come unto erthe here." See K. D. Bülbring, "Sidroc in England," *Beiträge zur Romanischen und Englischen Philologie. Festgabe für Wendelin Foerster* (Halle, 1902), pp. 443-469.

- etiam Philippus in physica sua quod Luna facit transitum suum in anno 60 per duo foramina terre de quibus foraminibus tantus fetor exit, sive ex fetore terre, sive ex fetore inferni quod corpus lunare tanquam rore quodam afficitur. Ulterius autem procedendo despunit hunc rorem super herbas. Unde in mane si bestie huiusmodi herbas gustaverunt antequam purgentur beneficio solari quandoque mortem incurrunt et 65 morte sua alias afficiunt, quandoque etiam ungulas amittunt. Et scias quod infernus est in inferiore loco terre et profundissimo, sicut celum locum supernum et altissimum.
- q. 6 Hic adhuc multiplicat questiones que <sunt>† eidem philosopho ascribuntur, quarum prima est: que proportio fuit motuum 70 planetarum inter se, et que connexio\* eorum. Solutio huius patet per Martianum, ubi distinguit quantum spatium quilibet planeta in cursu suo occupat ut predictum est. (Fol. 67°)
- q. 7 Alia questio, est cum <ventus> australis sit naturaliter frigidus et siccus, quare provenit ad nos calidus et humidus. Solutio huius 75 questionis est, quod ventus australis qui in se naturaliter frigidus et siccus, est antequam perveniat ad nos transit per torridam zonam a qua recipit caliditatem et sic pervenit ad nos calidus et quia eius frigiditas ex frigiditate eius naturali remissa est per caliditatem et sic apparet nobis humidus.
- q. 8 Alia questio est de terre motu. Sciendum est secundum Albertum, quod vapor <est> duorum generum, scilicet vapor humidus et siccus. Vapor autem siccus a terra elevatus est ventus sive materia venti. Ipse enim est qui elevatur ex terra per caliditatem Solis pervenientis ad eam id est radix ventorum et principium eorum. Factus autem per duos modos. Est enim aliquando iste vapor subtilis in superficie terre elevatus et ille transcendit aerem et concutit ipsum, aliquando extrahitur de profundo terre, et est grossus non potens exspirare propter terre profunditatem et soliditatem et invenit loca concava subtus in terra et ille coartatur in ventriculis concavitatum terre

<sup>†</sup>sunt] est

<sup>\*</sup>connexio] connexa

- 90 <et> facit terre motum. Unde ex dictis patet quod eadem est materia venti et terre motus.† Alia est de causa pluvie.
- q. 9 Pluvia causatur ex nube aut ascendente ex aqua dulci aut ex aqua salsa. Si primo modo, non est mirum si aqua pluvie sit dulcis cum materia sit dulcis. Si secundo modo tunc fit dulcis descendendo per 95 aera quia in aere dulci et humido frequenter ante casum resolvitur. Aque etiam egredientes a mari proveniunt ad nos dulces propter earum frequentem depurgationem\* in poris subterraneis. Nota quod in estate laxantur pori terre et inde subintrat aer et calor inclusus exit in hyeme, constringuntur pori illi, et includitur aer calidus et ex aere sic incluso 100 calefiunt aque inferiores.
- q. 10 Alia questio de salsitudine maris. Unde tractatur solutio. Dicendum quod calor Solis incorporatus aque grosse facit eam salsam. Ad cuius evidentiam intelligendum quod calor Solis cum incorporatur humido aqueo rarefacit <id> in quantum potest et illud quod valde est subtiliatum, elevat in vaporem et elevatum non amarificat sed potius indulcat† grossum et terrestre quod subtiliare non potest, adurit et amarificat.
- q. 11 Alia questio est cur volucres aeris quandoque apparent temporibus, et temporibus absconduntur a nobis. Solutio huius est propter pennarum mutationem ut patet in lucina, gallis et aliis que in hyeme habent pectus rubeum et non cantant. In estate habent autem varium et cantant. Quedam autem apparent in una regione per hyemem, ut grues, gavie\* et galli nemorum, in estate autem in aliis regionibus. Unde dicitur in commentatore quod quedam aves habentes quasdam plumas frequentissime cantant, post mutationem vero plumarum nullo modo cantant. Quedam tamen propter debilitatem caloris vitalis frigore hyemali adveniente deficit in eis calor vitalis et sic deficiunt ipse et jacent quasi mortue per hyemem in cavernis. Verno autem tempore adveniente confortatur et resuscitatur calor naturalis in eis sopitus et sic resurgunt, ut patet in hirundine et cuculo.

<sup>†</sup>terre motus] tonitrui

<sup>\*</sup>depurgationem] depurationem

<sup>†</sup>indulcat] indulcerat

<sup>\*</sup>gavie] gaute

C. 94

- a. 1 Ouestio de grandine et rotunditate eius, unde dicit Seneca in libro de Physica sua "grandinem fieri de nube aquosa et inde formam rotundam accipere ex eo quod modum stillicidii conglomeratur." Aris-5 toteles tamen vult quod "grando (Fol. 68") nichil aliud est quam suspensa glacies" <et> per spatium densi aeris evoluta equaliter in orbe rotundatur. Sciendum quod figura eius quandoque accidit magis ad rotunditatem quandoque minus. Quandoque etiam eius quantitas est maior, quandoque minor. Rotunditas enim eius et parvitas sunt propter 10 descensum grandinis a locis longinguis. Quandoque enim descendit grando ex longinguo et a terra, moratur tempore longo in aere calido et circa locum medium et ideo in lateribus ubi cum impetu tangit aerem calidum per quem <est> eius motus, resolvitur et rotundatur et minoratur quantitas eius ante adventum eius ad terram et cadit illa 15 grando parva cum plurima aqua, que resolvitur ex ea, et quelibet pars ipsius invenitur quasi liquefacta. Grando autem que descendit ex locis qui sunt propinqui terre, contrarium accidit, quia magna est, nec omnino rotunda eo quod <non> multum elongatur a terra et ideo ab ea parum vel nichil resolvitur et sic cadit magna et non penitus rotunda.
- q. 2 Alia questio de nive est. Nix ut dicit Seneca "non tam solida est ut grando nec per magnam altitudinem cadit, sed circa terram eius initium est nec diu per aera sed ex eius proximo lapsus est." Intellige quod causa efficiens nivium concomitans nivem est frigidus excellens. Est calidum paulisper extensa nube sive quod nix fit ex vapore in quo 25 calor intercipitur, ut vult Aristoteles.
- § 1 Nota quod tria sunt genera nebularum. Quedam enim provenit ex locis humidis in estate, que si ascendant causa est < pluvie, si autem descendat causa > vel potius signum caloris. Eodem autem modo est de ista que ex fluviis procreatur in autumno, que autem nebula ex locis humidis provenit. Si fuerit diu durans, fruges vicinas corrumpit ita quod panis ex eo factus amarus est in gustu, potus autem nauseam generat. Tertia autem species ex mari provenit in hyeme Sole existente in Aquario ex qua maxima fieri solet pluvia.
- § 2 Nota quod quidam dicunt quod visus fit <ex> extramittendo, 35 ad quod tria exiguntur: emissio radiorum et solidum obstaculum et coloratum, id est, triplex genus visus. Nam quidam enim quanto

propinquius vident, tanto subtilius et melius vident et hii dicuntur <habere> albugineum humorem dominantem in oculis sive terram elementum. Quidam vero <quanto> remotius dummodo ad men40 suram tanto melius et hii dicuntur habere humorem crystallinum dominantem in oculis, sive ignem elementum <dominantem> quorum quidam tantam habent superhabundantiam† quod de nocte bene vident ut murelegi, mures et lupi. Quidam vero mediocrius quanto vident tanto melius et hii dicuntur habere vitreum humorem dominantem in 45 oculo sive aera sive aquam elementum.

§ 3 Nota quod quando nubes aquosa fuerit spissa, tunc multum est de tonitru quia multum de vapore sicco inflammato extinguitur in ea et tunc parum est de coruscatione vel nichil quia totum extinguitur in ea vel quia parum exit non extinctum. Si autem nubes aquosa sit rara, 50 tunc multum de coruscatione, est et parum de tonitru. Seneca autem scribit multa mirabilia de fulgore dicens: mira sunt fulminis opera nec quicquam in eis dubium relinguam quin divina sit ibi potentia. Quorum unum mirandum est quod loculis illesis <atque integris> conflatur argentum, manente etiam vagina integra gladius liquescit 55 < intra>, inviolato\* etiam ligno in pilo vel ferrum omne distillat, fracto etiam doleo stat vinum, nec ultra triduum durat iste rigor. Istud etiam eque inter alia notanda ponas quod hominum et ceterorum animalium corpora que icta sunt† fulmine, eorum caput spectat ad ex-(Fol. 68<sup>v</sup>)itum fulminis, et quod omnium percussarum arborum contra fulmina 60 hastile surgunt et quicquid malorum serpentum et aliorum animalium quibus mortiferum inest virus cum fulmine icta\* sunt, venenum omne consumitur. Unde, inquit, scis?† Quod in venenatibus corporibus vermis non nascitur, fulmine autem icta per paucos dies verminant.

q. 3\* De fluxu et refluxu maris ponitur questio. Dicitur <quod>

<sup>†</sup>superhabundantiam] superhabundantis

<sup>\*</sup>inviolato] involuto

<sup>†</sup>suntl dicunt

<sup>\*</sup>icta] ita

tscisl scio

<sup>\*</sup>q. 3] d. 2 The compiler apparently repeated this question complete with distinction number, from fols.  $33^{v}$ -34.

65 cum mari† incorporetur virtus supracelestis, movetur fluendo naturaliter. Et ita\* virtus, ut dicitur, est virtus corporis lunaris. Vult tamen Aristoteles quod causa fluxus maris est strictitudo laterum eius. Hec tamen non est causa fluxus, sed est quasi conferens ad fluxum eius. Velocitas autem fluxus causatur per strictitudinem laterum. Ad iam 70 dictum plenius intelligendum. Sciendum quod cum Luna habeat potestatem super humida per incorporationem radiorum suorum in aquas maris, facit eas inturgescere velut volunt quidam, eas rarefacit, quod ostendit† per experimentum nautarum ducentium\* naves plus profundare se <plus> in aguas maris tempore fluxus quam refluxus. Ouod 75 non contingeret nisi essent aque maris magis rarefacte. Et sic fluunt aque maris. Ex quo enim inturgescuntur vel magis rarefiunt, querunt sibi ampliorem locum. De numero fluxuum in uno die naturali: sciendum quod duo sunt quia cum Luna oritur in oriente alicuius maris tunc primo infundit radios lunares in aquas maris et fortiter imprimit virtu-80 tem suam movetque mare, ut dictum est prius. Et augmentatur hec motio quousque Luna pervenerit usque ad meridiem. Cum autem transierit meridiem, minoratur virtus <eius> effectiva et redit mare ad proprias canales quousque perveniat ad occidentem; et ab occidente usque ad medium celi sub terra respectu nostri habitabilis iterum aug-85 mentatur mare et a medio celi sub terra et iterum minoratur < mare> quousque iterum perveniat ad ortum. Et sic in una revolutione ab ortu ad occasum sunt duo fluxus et duo refluxus, quia secundum duas quartas celi sunt duo fluxus et secundum alias duas sunt duo refluxus.<sup>347</sup>

C. 95

d. 1 Ptolomeus dicit quod qui sub hoc signo natus fuerit est sicut Aries quem quolibet anno condunt, et quolibet anno crescit sibi Luna. Et mensis vite sue erit a Martio usque ad Aprilem et omni tempore

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> q. 5 - C. 94, q. 3 Weijers, op. cit., pp. 96-126.

<sup>†</sup>mari] mars

<sup>\*</sup>ita] ista

<sup>†</sup>ostendit] extendunt

<sup>\*</sup>ducentium] dicentium

5 venit extra domum suam domus sue lucrum est. In Tauro natus fortunatus in omnibus que nascuntur in terra et in fabricis et in omnibus que super aquam vadunt. In Geminis natus nichil debet petere homini nam nichil sibi dabit. In Leone natus habebit plures filios sed non durabunt cum eo. In hoc mense habebit magnos honore a rege vel ab 10 aliquo potente. In Virgine natus nichil debet incipere quod putet esse commodum suum et omnes infirmitates provenient a pessimis longius et animalibus aspectibus hominum vel feminarum, iste est homo qui debet habere magnas infirmitates. In Libra natus in hoc signo accipiet mulierem et faciet commodum suum. In Scorpione natus disponat 15 omnes res suas, quia est tempus mortis sue. In hoc mense non debet incipere litem nec intrare magnam aquam, et caveat ne de nocte bibat nec currat in equo vel ascendat navim quin omnia prospiciat pericula sibi et caveat ab istis et hoc mense non intret viam nec aliquid faciat, nam iste mensis est sibi contrarius pro omnibus aliis. In Sagittario 20 natus debet incipere magnas vias, que ad commodum suum erunt, et caveat sibi ne furentur res sue vel quod non tradat ob-(Fol.69<sup>r</sup>)- livioni. In Capricorno natus debet incipere ea de quibus sperat habere magnum commodum non resurget. In Aquario natus non potest esse quin magna bona sibi veniant in hoc mense, dominus angustiarum suarum 25 erit homo gelosus et habebit signum in pectore vel in unguine et circum filicia et habebit unam mensuram canis et erit fortunatus in bestiis sanis, crociis et nigris et non in variis. Fortuna eius erit in parte orientale et vita eius dividitur in tres partes, si evasit. A secundo anno vivet usque ad 13 annum et si de eo evasit vivet usque ad 71 annum. Sig-30 num sue mortis erit nigredo dentium et si remanserit 3 vel 4 de Tauro et est signum frigidum et siccum meridionalis. Femina que nascitur in hoc signo erit mulier observans semetipsam et erit bonorum verborum et bonorum similitudinum et vult accipere in publico ab homine omnia bona que fecerit, sicut et qui nascitur in prima facie erit homo albus et 35 habebit magna pectora et habebit signum in brachio, et qui nascitur in 2 facie vel in 3 debet habere faciem adimpletam,† et homo qui non loquitur multum in secreto et vult in corde suo quod homo laudet opera sua, et habebit pedes grossos, et quando incipiet loqui augmentabit oculos et

<sup>†</sup>adimpletam] adimpletarum

habebit signum in radice et aliud in capite. In Junio natus debet habere 40 lucrum et in omnibus que fecerit debet esse bonus mercator,† et si natus fuerit in nocte ascendet ad magnas divitias, etsi de die dives erit sed non multum. In Tauro natus si fecerit viam bonam, multum bonum lucrabitur.\* In Julio natus bonus sibi vix potest esse quod non veniat sibi impedimentum aliquod. In Leone natus nec debet emere 45 neque aliquid vendere de quo expectat lucrum et morietur ei pater et mater et erit homo parvus et habebit signum in unguine. In Libra natus fortes infirmitates habebit et maiores propter dolorem capitis et ventositatis et apostematum. In Capricorno natus si acceperit uxorem vel feminam virem bonus esset ei. In Sagittario natus debet se obser-50 vare ab ictu sagitte, et nichil aliud mortis debet timere. In Capricorno natus debet esse vulneratus et bene curabitur et habebit plura bona a rege vel ab alio potente sed maximas angustias sustinebit in captione et habebit magnum timorem ab ictu sagitte et evadet si Deo placuerit. In Aquario natus non debet lucrare, emere, et vendere cum magno labore 55 domus sue. In Ariete natus evadet magnas angustias et cum igne et ferro, erit homo contra <se> ipsum et vitam suam dividet in duas partes a 28 annis usque 60, et erit fortunatus in colore rubio et altero et debet associare homini qui habet oculos varios. Dies Jovis et dies Veneris sunt sibi meliores totius septimane.348

- d. 2 Caput, finis, et medium Virginis bona. Caput et medium Libre mala. Caput et finis Scorpionis mala, medium bonum. Caput Sagittarii malum, medium et finis bona. Caput Capricorni malum, medium et finis bona. Caput Aquarii bonum, medium et finis mala. Caput medium et finis Piscium bona.
- d. 3 Isti sunt dies in quibus non licet sanguinem minuere vel potionem sumere, videlicet, ultima dies mensis Aprilis, et prima dies Lune intrante Augusto, et ultima dies Lune exeunte Decembri et tertio kalendis Februarii, in quibus masculus natus cito morietur. Hii (Fol.

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> C. 95 d. 1 See Tractatus Fortuitorum, Trinity College, Cambridge MS 0.9.10 15th century, fols. 67<sup>r</sup>-71<sup>v</sup>.

<sup>†</sup>mercator] marcator

<sup>\*</sup>lucrabitur] lucretur

<sup>†</sup>Capricornol Capricornio

- 69°) quidem tres dies cum diligentia observandi sunt, quia omnes vene tunc sunt plene. Qui autem in hiis tribus diebus homo vel animal inscisus fuerit aut infra 7 dies aut certe infra 14 morietur et si potionem acceperit ante 15 dies morietur; qui si masculus, vel femina anserem† in hiis diebus comederit ante 40 dies morietur. Item tres sunt dies et noctes in anno in quibus femina non nascitur et si masculus in eis natus fuerit numquam putrescet corpus eius et sunt isti sexto kalendis Aprilis, tertio idibus Augusti et quarto kalendis Februarum hec Beda. 349 Dicunt etiam quidam quod 3 sunt dies Veneris, quos si quis jejunaverit in die judicii salvabitur. Prima est prima dies Veneris Martii. Secunda est prima dies Veneris Julii. Tertia est prima dies Veneris Novembris.
- d. 4 Si tonitrus in die natali Domini sonuerit mortem regum vel puerorum eius significat. Si secundo die sonuerit bella in regno significat. Si tertio die sonuerit non erit in regno locus permanens. Si quarto die sonuerit sapientes et potentes morientur. Si quinto die sonuerit multe mulieres morientur. Si sexto die sonuerit pisces 85 morientur. Si septimo die sonuerit maiores et judices morientur. Si in Januario sonuerit ventos magnos et multa grava\* et bella illo anno significat. Si in Februario sonuerit mortem multorum hominum et maxime diutium significat. Si in Martio sonuerit magnos ventos multa grava et dissentionem populi significat. Si in Aprili sonuerit abundan-90 tiam avium et fructuum famem significat. Si in Maio sonuerit parcimonia in grani et fructuum et in diversis locis famem significat. Si in Junio sonuerit copiam frugum et multas egritudines significat. Si in Julio sonuerit partus bestialis perhibet. Si in Augusto sonuerit jocunditatem omnium et multorum infirmitates significat. Si in Septembri 95 sonuerit diversos ventos et fructus arborum significat. Si in Octobri copiam grani gaudium et exaltationem significat. Si in Novembri

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> d. 3 "Beda," Pseudo-Bede, *De Minutione sanguinis*, *PL* 93.960 YAL. On the tradition of good and bad days, see M. Foerster, "Die Altenglischen Glücks-und unglückstagen," in Kemp Malone et al. eds., *Studies in English Philology, A Miscellany in Honor of Professor Frederick Klaeber* (Minneapolis, 1929), pp. 258-277, and Curt Bühler, "16th-Century Prognostications," *Isis* 33 (1941), pp. 610- 612.

<sup>†</sup>anserem] aucam

<sup>\*</sup>multa grava] multum granum

sonuerit copiam frugum significat. Si in Decembri victus copiam, pacem et concordiam significat. 350

#### C. 96

- d. 1 Ratio sphere Pythagore quam Apuleius† descripsit, quacumque re volueris consulere, utpote\* de egris, qua die egrotaveris, quota Luna fuerit scire debes, vel addes nomen eius de quo scire vis per litteras infra scriptas, in unum collige, deinde partire per triginta quod remanet in sphera Pythagore invenies. Si sursum fuerit vivet; si inferius, morietur. Quod si numerus supra scriptus fuerit minor quam 31 duplicabitur et accipe quod ultra 30 invenies.
- d. 2 Si vis scire <per> spheram Pythagore quadratam disce eta10 tem Lune in qua quilibet discubuit et nomen discumbentis naturale et
  10 non appositum et collige numerum nominis secundum quod numerus
  11 litterarum ipsius nominis alphabeti litteris competit quem numerum lit12 terarum unicuique littere competentem. Alibi poteris cognoscere hunc
  13 talem numerum ubi totum colligeris. Vide quotus sit numerus, tunc
  14 superadde regulares 20 et hanc totam collectionem divide per 30 et
  15 quot superfuerit 30 require in figura tetragona. Si vero in catetis lit16 teralibus† tarde convalescet. Et si inveneris in hypergera in cateto
  17 mediano eger cito sanabitur. Si vero in hypergera in cateto mediano
  18 eger cito peribit. Si in cateto litteralibus longa egritudine confectus
  20 morietur et non convalescet et hoc certo. (Fol. 70°)

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> d. 4 This prognostication combines the 12 days after Christmas thunder book with the 12 months type. The latter seems to come from Leopold of Austria, *Compilatio de astrorum scientia* (Augsburg, Ratdolt, 1489), sig. f. 8<sup>v</sup>. See generally, M. Foerster, "Die Kleinliteratur des Aberglaubens im Altenglischen," *Archiv für das Studium der Neueren Sprachen* 110 (1903), pp. 346-358; "Beiträge zur mittelalterlichen Volkskunde," ibid. 120 (1908), pp. 43-52; 129 (1912), pp. 296-305 and Curt Bühler, "Astrological Prognostications in MSS of the Pierpont Morgan Library," *Modern Language Notes* 56 (1941), pp. 351-355.

<sup>†</sup>Apuleius] Apoloneus

<sup>\*</sup>utpotel utputa

<sup>†</sup>litteralibus] literabili

| Abota | beda  | conans    | diuturnitas† | eorum    | fide       | gippum |
|-------|-------|-----------|--------------|----------|------------|--------|
| 15    | 15    | 16        | 17           | 17       | 16         | 15     |
| Sol   | Venus | Mercurius | Luna         | Saturnus | Inniter et | Mars   |

†diuturnitas] diuturnat

d. 3 Si vis scire per spheram Pythagore quis prius morietur vir aut mulier eius, et alter illorum scit quid eorum sit accipe numerum litterarum suorum nominum et divide per 9 et si par remanserit vir prius morietur. Si impar mulier, et hoc facies per numerum inventum ex litteris. Exposita totius sphere Pythagore per partes etatis sphere hic noscuntur literali notamine secundum proprietates suas a primo puncto usque ad ultimum. Primus itaque in sphera receptus significat hominem eius etatis, assimilatur in eo levitatem vilitatem lucrari levitatem perdere quod habebit plures infantes nec merunt nec durabunt 13. 18 non est diu 46 de aliqualiter cuspidus nec vie petens incommodum re alii nisi hoc commodum videtur verbo. 351 (Fol. 70°)

## C. 97 Aristoteles ad Alexander

d. 1 Conservatio sanitatis in duobus consistit principaliter. Primum est quod utatur homo cibis convenientibus sue etati et tempori† quo contingit consuetudini vel in que est consuetudo\* sue nature, scilicet, s utatur cibis et potibus quibus consuevit nutriri, et suam substantiam alias confirmavit. Secundum est quod purget se ab eo quod generatur ex superfluitate et corruptis

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> d. 1 - d. 3 See for example BL Harley 3017, fol. 58<sup>r</sup>, 10th century; Bodleian MS Digby 46, fol. 106<sup>v</sup>, 12th century; Vatican MS Urb. 290, fol. 2<sup>v</sup>, 13th century, and generally Ernest Wickersheimer, "Figures médico-astrologiques des IX<sup>e</sup>, X<sup>e</sup>, et XI<sup>e</sup> siècles," Janus 19 (1914), pp. 168-171; Henry E. Sigerist, "The Sphere of Life and Death in Early Mediaeval Manuscripts," Bulletin of the History of Medicine 23 (1942), pp. 292-303; and Thomas, Religion and the Decline, p. 238. There were printed editions of the Sphere through the 16th century e.g. A Brefe and Plesaunte Worke, and Sience, of the Phelosopher, Pictagoras (London, 1560).

<sup>†</sup>tempori] tempore

<sup>\*</sup>consuetudo] consuetudini

Fol. 70<sup>r</sup> 285

# (Table 19)

| Discib Aries  21 Saturnus  521 23 Jupier  21 52 Mars  2 21 So  42 19 Enus  3 Luna  2 21 So  42 19 Enus  3 Luna  42 19 Enus  53 Luna  54 Juna  55 Juna  56 Juna  57 Juna  58 Juna  59 Juna  50 Ju |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(Table 20)

| 01     | <i>n</i> . | ,            |                        |           | _   | _                  |               |
|--------|------------|--------------|------------------------|-----------|-----|--------------------|---------------|
| Sphera | Pyti       | hago         | re                     |           |     | A. 3 B. 3          |               |
|        |            |              | 24                     | in        | 17  | B. 5 C. P. Pome 15 |               |
|        |            |              | 1 Saturni              | 1         |     | Diés C.            |               |
|        | ,          | $\wedge$     | V Ju                   | 1 11 2 12 |     | Sol In             | · \           |
|        |            | 6            | Y.a. /                 | 3 13      |     | 16%                | 0.25          |
|        |            | Υ/           | (4)                    | 4 14      | 24  | / الح              | 187           |
|        | 17         | 70,10        | ?/                     | 7 17      | 26  | /2                 | 1 E. #        |
| 1      | L          | ( <u>0</u> ) |                        | 18 19     |     | \\                 | 101           |
| l      | X-17       | 2            | In Deo sphera          | per       | eu  | m stat gloría vera | 3             |
|        | N.1        | 2/6          | Vivet si supra         | fue       | rit | morietur et infra  | 6.86          |
| Ţ      | 7.9        |              |                        | 5 25      | 25  |                    | 17.           |
|        | 15         | <b>→</b> ¬   | 2                      | 6 16      | 28  | \ <u>\</u> \       | 1             |
|        | /          | ₹/.          | ~ /                    | 8 21      | 29  | 1 0h               | 4             |
|        |            | s. 14        | Souts                  | 9 8       | 30  | ti out             | 91/           |
|        |            | √.           | 6 2                    |           |     | 4.7 Mars 14        | $\mathcal{Y}$ |
|        |            | \            | 62.0 81.0<br>15.0 81.0 | 10        | w   | 11 5 10 W 21.7     |               |
|        |            |              | 6.0 07.                | +         | -   |                    |               |
|        |            |              | 1-10                   | 12.0      | 9// | 25.M 85            |               |

## 45 humoribus.

- d.2 Corpora hominum que sunt receptacula cibi et potus diminuuntur vel resolvuntur, tam ipsa corpora quam ipsa elementa recepta, in quibus resolvuntur, in primis per calorem naturalem, qui desiccat humiditatem corporum et nutritur ac pascitur eadem humiditate. 50 Resolvuntur etiam <per> calorem Solis et venti qui desiccant humiditatem omnium corporum et pascuntur humiditate tam corporum quam fluminum. Quando corpus est calidum vaporabile, valent sibi grossa cibaria, quoniam illud quod dissolvitur et emittitur de tali corpore erit <nutrimentum> multe quantitatis et grosse substantie, propter 55 nimium vaporem et calorem corporis. Quando enim corpus est densum et siccum, valent sibi subtilia et humida cibaria, quoniam quod dissolvitur de tali (Fol. 71<sup>r</sup>) corpore est<sup>†</sup> parve quantitatis, propter suos strictos motus. Si homo est calide nature, conveniunt sibi calida cibaria temperata. Si vero <est> frigide nature, conveniunt sue complectioni fri-60 gida temperata. Idem penitus dico de humido et sicco corpore. Quando stomachus calidus fuerit fortis et bonus, tali stomacho meliora sunt grossa cibaria et fortia, quia talis stomachus est quasi validus ignis comburens vel potens combuere multa grossa ligna. Quando vero stomachus est frigidus et debilis, tali meliora sunt subtilia et lenia, quia 65 talis < stomachus > comparatur igni comburenti omnia subtilia ligna.
- d. 3 Signa boni stomachi sunt hec: levitas corporis, claritas intellectus, bonus\* appetitus. Signa vero mali stomachi et debilis < digestionis> sunt hec: gravitas corporis, mollities, pinguities, inflatio faciei, oris frequens apertio, gravitas oculorum, turpis et mala eructatio (quando, scilicet, eructat acre vel amarum, at aquosum aut fetidum) et propter hec generantur ventositates et inflammationes in ventre, et diminuitur appetitus in ipso. Si vero res est in majori quantitate, proveniunt ex hoc extensiones extremitatum, reflectiones membrorum, tremores corporis, apertiones oris, et quedam alia mala que omnino sunt contraria sanitati, destructibilia corporis, corruptibilia nature.
  - d. 4 Alexander, cum a somno surrexeris, modicum debes ambulare

<sup>†</sup>est] erit

<sup>\*</sup>bonusl motus

et membra equaliter extendere, et tuum caput pectere, quia membrorum extensio corroborat corpus et capitis pectinatio vapores ad caput ascendentes tempore dormitionis a stomacho deducit. In estate lava te 80 cum aqua frigida, quia hoc constringit et retinet calorem corporis et capitis et erit excitatio desiderii comedendi. Deinde desiccabis dentes et gingivas cum corticibus calide et sicce arboris, amari saporis: hoc multum juvat: dentes mundificat, oris vitium liquefacit, disserit linguam, clarificat loquelam, insuper excitat desiderium comedendi.

- d. 5 Cum refecta fuerit anima et firmata que delicata est, corpus comfortabitur, cor gaudebit, sanguis in venas incipiet currere ex letitia anime. In comestione debes retrahere† manum tuam, et cessare a comestione dum sit voluntas vel desiderium comedendi, quia ex superfluitate cibi angustantur stomachi, gravatur corpus, leditur animus, 90 et cibus remanet in fundo stomachi ponderosus, et nocivus. Cum refectus fueris sede super stramenta mollia, deinde temperate dormi, et requiesce una hora super latus dextrum, deinde ad sinistrum verte, et super illud dormitionem perfice, quia latus sinistrum frigidum est, et ideo indiget calefactione.
- d. 6 Si sentis dolorem in stomacho et in ventre vel gravitatem, tunc medicina < necessaria > est tibi ponere super ventrem camisiam calidam et ponderosam. Motio ante prandium excitat calorem stomachi, sed post prandium est nociva, quia descendit cibus indecoctus ad inferiores stomachi partes, et exinde generantur inclusiones et alia 100 mala. Dormitio ante prandium macilentum\* reddit corpus et desiccat humiditatem eius. Post refectionem eius, replet, corroborat atque nutrit. Quia dum dormit homo quiescit corpus, et tunc traditur calori naturali, qui deficit per totum corpus, ad stomachum, et ad interiora stomachi, et tunc roborabitur stomachus super decoctionem cibi, et tunc virtus rationalis (Fol. 71°) suam quietem querit.
  - d. 7 < Dixerunt quidam > philosophi† plus proficit vespertina comestio quam meridiana, quia meridiana recipit calorem diei, quando

<sup>†</sup>retrahere] erigere

<sup>\*</sup>macilentum] macellentum

<sup>†</sup>philosophi] philosophus

sensus operantur et animus vexatur. In hora meridiana diffunditur calor naturalis per exteriora corporis, et ideo tunc multum debilitatur stomachus et fit impotens ad decoquendum cibum. In cena vespertina fit totum contrarium, quia tunc accidit corpori tranquillitas laboris, et tunc est requies sensibus et anime, si inest noctis frigiditas que ducit naturam ad interiora stomachi. Qui consuevit in una certa hora comedere, et transfert suam horam ad aliam comestionem, cito percinita piet quod sue nature non proficit, sed multum officit, quia consuetudo est altera natura.

- d. 8 Cave ne iterum comedas donec certissime cognoveris† stomachum esse vacuum, id est, purgatum a primo cibo. Et hoc cognosces per desiderium, id est, cum voluntatem comedendi ceperis 120 habere, et per subtilitatem salive ad os decurrentis. Quia si quis cibum suscipit absque corporis neccessitate, et sine comedendi voluntate, inveniet calorem naturalem quasi gelidum. Si vero, <cum> desideraverit < cibum> sumpserit eum, inveniet calorem quasi ignem accessum. Et cum ceperis habere desiderium comedendi, debes statim 125 comedere. Nisi enim cito comederis, statim stomachus implebitur humoribus pessimis quos contrahit ad se de superfluitatibus corporis, que conturbant cerebrum vapore pessimo.
- d. 9 Excerceatur vomitus semel in unoquoque mense, maxime in estate. Vomitus enim lavat corpus et stomachum, et purgat eum ab 130 humoribus pessimis putridis, et si pauci fuerint humores in\* stomacho; confortabitur calor ad digerendum <cibos>, et corpus implebitur humiditate et pinguedine, et multo melius et utilius.
- d. 10 Hippocrates. Si quis repletus vel constipatus balneum intraverit ilii dolorem vel intestinorum certissime potest incurrere. Si quis coierit ventre impleto, paralysim incurrit. Nec post cibum quis currat, vel multum equitet. Qui simul lac et pisces comederit, sepe lepram incurrit aut maculam illam. Vinum† et lac similiter operantur.
  - d. 11 Legitur in historiis antiquorum quod quidam rex potens

<sup>†</sup>cognoveris] agnoveris

<sup>\*</sup>in] et

tvinuml ulivi

congregavit omnes medicos meliores: Indorum, Medorum 140 Grecorum, et injunxit eisdem ut quilibet eorum studeret facere talem medicinam, quam si sumat homo proficiat sibi et non indigeat alia. Sane Grecus indicavit et dixit, quod sumere quolibet mane aquam calidam pleno ore bis, ita sanum reddet hominem quod sumens non indigebit alia medicina. Medus dixit quod jejuno stomacho prodest multum 145 sumere de granis milii. Indus dixit quod ille qui tantum dormit quod non habet in ventre ponderositatem cibi, non timeat <febrem> neque guttam; et qui comederit quolibet mane 7 drammas racemi passi bone dulcedinis non timebit aliquo modo de infirmitatibus flegmaticis, cuius memoria emendatur, intellectus illuminatur, et qui tempore con-150 veniente sue complectioni utitur, securus erit et non timebit febrem quartanam. Qui comedit nuces cum ficubus et paucis foliis rute, venenum ei eadem die non nocebit.

d. 12 O summe rex Alexander, omnibus modis studeas custodire calorem nature, quia quam diu caliditas est temperata in homine et humiditas, calor naturalis temperatur et corroboratur, quia sanitas et durabilitas in hiis duobus consistit. Sciendum est quod destructio et corruptio corporis provenit ex duabus causis, una naturalis, alia contra naturam. Naturalis provenit ex contrariarium qualitatum repugnantia et contradictione, quando scilicet siccitas dominatur in (Fol. 72<sup>r</sup>) corpore. 160 Corruptio contra naturam cprovenit ex aliqua ac causa, sive ex bello, sive ex offensione ad lapidem, sive ex aliis fortuitis casibus, sive ex infirmitatibus et malo consilio et ceteris. 352

C. 98

§ 1 Memorandum quod Methodius† martyr dicit quod "Adam et Eva egressi fuerunt virgines de paradiso." Et 30 annis post natus est Cain et soror eius Calmana. Et post alios 30 annos natus est Abel et soror eius Delbora. Et anno Ade 130 Cain occidit Abel et post mortem

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> C. 97 d. 1 - d. 12 This popular excerpt from the *Secreta Secretorum* is often titled "De Sanitate Servenda," Robert Steele ed., Roger Bacon, *Secreta Secretorum* (Oxford, 1920), pp. 66-89 YAL.

<sup>†</sup>Methodius] Metodus

- s eius vixerunt Adam et Eva in Ebron 100 annis. Unde locus ille vocatur valle lacrimarum in perpetuum. Et cum Adam fuisset 230 annorum genuit Seth. Et vixere Adam per totum tempus vite sue 930 annis et erat in inferno 4604† annis, unde versus "quatuor millenis, trecentis" quatuor annos/Flevit in inferno Adam pro crimine primo." Seth filius eius vixit 1912 <annos>. Enoch filius eius vixit 195 annos. Cainan filius Enoch vixit 1910 annos. Mahalaleel† filius Cainan vixit 8815 annos. Jared filius Mahalaleel vixit DCCCCLXXII annos. Enoch filius Jared vixit CCCLXLV annos. Methuselah\* filius Enoch vixit DCCCCLXIX annos. Summa annorum ab Adam usque a Noe millenio DCLX annos 354
- § 2 Noe autem vixit DCCCCL annos. Sem filius eius vixit DC annos. Arphaxad filius eius vixit CCCXXXVIII annos. Sala filius eius vixit CCCCXXXIII annos. Heber filius vixit CCCCLXIIII annos. Phalec† filius eius vixit CCXXXIX annos. Rekem filius eius vixit 20 CCXXXIX annos. Saruch filius eius vixit CCXXX annos. Nachor filius eius vixit CLVIII annos. Thara filius eius vixit CCV annos.
- § 3 Summa annorum ab Noe usque ad Abraham DCCCCXXXVIII. Abraham vixit CLXXV annos. Ysaac filius eius vixit CLXXX annos. Jacob filius eius vixit CX annos. Joseph filius eius vixit CX annos.
- § 4 Et est summa annorum ab Adam usque ad incarnationem Domini MCCXXXIIII annos et non plus. Quia quamvis sit magnus numerus filiorum eius, unusquisque illorum vixit per multum tempus postquam alium genuerit, unde inter doctores verius probatur esse quia vixit LXCXXX annos et fuit in inferno MMMMVICIIII annos.

<sup>353</sup> ff. BL MS Arundel 507, fol. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> C. 98 section 1 This material follows the interpolated texts of Peter of Poitiers, Compendium Historiae in Geneaologia Christi. See Philip S. Moore, The Works of Peter of Poitiers (Washington, D.C., 1936) Appendix III, pp. 188-190. For Methodius see Ernst Sackur ed., Sibyllinische Texte und Forschungen (Halle, 1898), p. 60 YAL.

<sup>†4604] 464</sup> 

<sup>\*</sup>trecentis] sexcentum

<sup>†</sup>Mahalaleel] Malaliel / Jared] Jareth

<sup>\*</sup>Methuselah] Matussale

<sup>†</sup>Phalec] Falag

§ 5 Hec sunt nomina regum Christianorum in Anglia. Yvo regnavit XXXVIII annos. Gundredus filius eius regnavit XIII annos et leprosus fuit. Kenebertus filius eius regnavit XXX annos. Brutitius filius eius regnavit XVI annos. Guerbertus cognatus eius regnavit XV Adelbertus filius eius regnavit XVIII annos, et ipse fuit Alfredus filius eius regnavit XIX annos. Edwardus filius eius regnavit XXIIII annos. Adelstanus filius eius regnavit XIIII annos. Edmundus filius eius regnavit VI annos. Edredus filius eius regnavit IX annos et tunc comedit mulier infantem suum propter famen. Edwynus 40 filius eius regnavit III annos. Edgarus filius eius regnavit XVI annos. Edwalredus filius eius regnavit III annos. Edredus filius eius regnavit XXX annos. Sanctus Edmundus filius eius regnavit I anno. Knoutus filius eius regnavit XXXIIII annos. Haraldus filius regnavit III annos. Edwinus filius eius regnavit VII annos. Sanctus Edwardus filius eius 45 regnavit XIII annos. Haraldus rex regnavit LXVIII annos et obiit subito. Willelmus Bastardus regnavit XXIII annos. Henricus senex regnavit XXXVIII annos. Stephanus rex regnavit XVIII annos. Henricus rex regnavit XXII annos. Tunc martyrizatus fuit beatus Thomas. Richardus (Fol. 72<sup>v</sup>) filius Henrici regnavit IX annos. Johannes frater 50 eius regnavit XVIII annos. Henricus filius eius regnavit LV annos. Edwardus filius eius regnavit IX annos. Edwardus filius eius regnavit XX annos. Edwardus filius eius regnavit L annos. Richardus filius Edwardi illustris principis regnabit nescio.

C. 99

- § 1 In principio creavit Deus celum et terram. 355 Et statim cum primo diei articulo fecit lucem materialem et spiritualem, id est naturam angelicam alteram in celo, alteram hic in mundo. Et eodem 5 momento cecidit Lucifer<sup>356</sup> cum complicibus suis sicut innuit Johannes VIII. Secundo die fecit Deus firmamentum et statuit mari terminum ne operiret totam terram. Tertio die produxit herbas et arbores et plantavit paradisum primitus factum per eum. Quarto die fecit Lunam et stellas et ordinavit cum eis celum ut lucerent super terram. Quinto die 10 produxit pisces et volucres in aere et in aquis. Sexto die fecit bestias et homines de terra et in terris. Et septimo die requievit ab omni opere noviter faciendo et ideo sanctificavit illum et appellavit eum sabbatum. quod postea percepit servandum in lege. Et creditur quod mundus fuit creatus in equinoctio vernali<sup>357</sup> quod tunc fuit in kalendis Aprilis et 15 nunc est IIII idus Martii, mane per retrotardationem, quoniam in ducentis et octoginta annis communibus retrocedunt solstitia et equinoctia per unum diem naturalem. 358 Et a principio mundi usque ad equinoctium vernale, anno Domini millenio CCCLXXXI. fluxerunt anni MMMMMDCLVII sicut postea deducetur.
- § 2 Anno mundi XV natus est Cain† et anno XXX mundi natus est Abel, qui postquam creverant obtulerunt Domino sacrificium et acceptum est munus Abel non Cain, unde motus invidia occidit fratrem suum, quod quidem factum acriter est punitum a Domino ut sit posteris in exemplum. Anno mundi CXXX natus est Seth secundum 25 Hebreos et textum et secundum Septuaginta interpretem Josephum et magistrum historiarum natus est anno mundi CCXXX, sed tunc vixisset Adam MXXX annis vel non vixit DCCC annis post ortum Seth

<sup>355</sup> On the York history tables, see Introduction.

<sup>356</sup> Lucifer: the passage combines Isaiah 14.12 and Apoc. 8.10.

<sup>357</sup> On this popular belief, see Bede, *De temporum ratione* 66 in C.W. Jones ed., *Bedae Opera de Temporibus* (Cambridge, Mass., 1943) and Bernard Silvestris, *Commentum Bernardi Silvestris super sex libros Eneidos Virgilii* ed. G. Riedel (Gryphiswald, 1924), p. 77.

<sup>358</sup> See Honorius, Hexameron, c. 6 PL 172.266 YAL.

<sup>†</sup>Cain] Caym

sicut affirmat textus. Anno mundi DCCCCXXX mortuus est Adam primus parens et sepultus in agro Damasceno ubi fuit plasmatus anno mundi DCCCCLXVII. 359 Translatus est Enoch vivus in paradisum cui postea mittitur Elias propheta in socium, anno mundi MDCLVI. Factum est diluvium generale propter peccatum luxurie perdens omnes preter Noe et suos. Et hic terminatur prima etas seculi 360 secundum omnes doctores, licet quidam discrepent ab aliis in annis huius tem-35 poris.

- § 3 Anno post diluvium CI edificata est turris Babel† a posteris Noe in campo Sennar regionis Babilonis consilio Nimrod\* volentis regnare super alios ubi facta est divisio linguarum, ita quod una lingua divideretur in LXX idiomata juxta numerum tribuum vel familiarum tunc existentium--et in domo Heber a quo dicti sunt Hebrei remansit lingua primaria que prius dicebatur humana et ex tunc dicenda est Hebrea-propter quam quidem confusionem linguarum cessaverunt ab opere imperfecto et dispersi sunt in orbem terrarum. Et Nimrod occupavit turrim, qui tunc primus regnavit inter homines et maxime super filios Sem qui tenuerunt partes illas orientales. Et hic terminatur secunda etas sicut mihi videtur licet a prioribus non ponatur.
- § 4 Anno post diluvium CCCXCI facta prius promissione Abrahe patriarche de Christo nascituro ex semine suo in signum certitudinis simul (Fol. 73<sup>r</sup>) et opus justificationis data est sibi, lex circumcisionis pro se et aliis credituris in Christum de gentibus vel Judeis unde et spiritualiter pater credentium appellatur. Et hic terminatur tertia etas licet a maioribus aliter estimetur. Et eodem anno tempore subsequente subvertit Dominus Sodomam et Gomorram et omnem circa regionem

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> See Peter Comestor, *Historia Scholastica*, c. 24 *PL* 198.1075 YAL and, more fully, Vincent of Beauvais, *Speculum Historiale* Bk. I, c. 41; *Speculum Naturale* Bk. XXIX, c. 2 and Bk. XXXIII, c. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> On this idea see Karl Heinrich Krüger, *Die Universalchroniken* (Typologie des sources du Moyen Age occidental 16: Turnhout, 1976), pp. 26-27; A. Luneau *L'Histoire du Salut chez les pères de l'église: La doctrine des âges du monde* (Paris, 1964); and R. Schmidt, "Aetates Mundi", *Zeitschrift für Kirchengeschichte* 67 (1955-1956), pp. 288-317.

<sup>†</sup>Babell Babil

<sup>\*</sup>Nimrod] Nenroth

propter eorum luxuriam et reddidit terram illam inhabitabilem, quia ex tunc fuit ibi stagnum illud quod dicitur mare mortuum eo quod nichil permittit in se per mare vivum secundum Josephum et magistrum historiarum.

- § 5 Anno post diluvium DCCCCLXXXIX, afflixit Dominus Egyptios propter populum Hebreorum quem noluerunt Egyptii dimittere a se 60 liberum, educens eos de medio eorum per multa mirabilia per mare rubrum in quo submersit exercitum Pharaonis et ipsum populum Domini insequentem. Et eodem anno, scilicet mense quarto in principio data est Moysi lex decalogi per angelum Domini in monte Sinai.† Et hic terminatur quarta etas seculi, sicut mihi videtur licet ab aliis aliter estimetur. Et post hec regebatur populus per judices seculares quingentis annis et amplius usque, scilicet ad tempus Eli\* sacerdotis.
- § 6 Anno post diluvium MDLIII incepit regnum Medorum junctum scilicet Saule primo rege eorum et duravit CCCCLXXVII annis usque ad transmigrationem Babylonis quando destructum est templum 70 et rex et populus ducti sunt in Babylonem sed postea per spatium CXVI annorum reedificatum est templum per Neemam sacerdotem et ex tunc gubernatus est populus per judices et per Macchabeos et alios usque fere ad Christum. Anno mundi MMMMCCLXXVIII, qui fuit post diluvium MMDCXXII annis incarnatus est Christus et natus si tamen 75 non erramus in cyclis, quia incipiendo utrumque cyclum solarem, scilicet et lunarem a Januario proximo sequente Mayum principium, sicut faciunt astrologi et solarem per of o litteram sicut faciunt compotisti magis famos et cum hoc supposito quod Dominus fuit natus anno cycli lunaris secundo et solaris, XXI, super •b• litteram sicut tenet ecclesia. 80 Seguitur quod fuit natus anno mundi predicto vel per MLXIIII annos post vel ante quod non stat cum chronicis Romanorum et textu biblie. Anno post hec XXXI fuit Dominus baptizatus et tricesimo quarto passus, sicut patet ex hoc quod annus nativitatis dominice fuit proximus post bissextum, id est, XXI cicli solaris que incipit per •f• et utro-

<sup>†</sup>Sinai] Synay

<sup>\*</sup>Eli] Hely

- 85 bique tam, scilicet, in nativitate eius quam in passione littera dominicalis fuit •b•. 361 Et hic terminatur quinta etas seculi.
- § 7 Sexta etas seculi terminabitur in morte antichristi, quia ex tunc erit quasi sabbatum huius mundi, id est, requies ecclesie Christi et fidelium ab impugnationibus infidelium, quoniam ex tunc erit "unum tantum ovile et unus pastor," et omnes credent in Christum sicut innuitur Johannes X.xvi.†
  - § 8 Septima etas mundi terminabitur in fine seculi in die supplicii\* judicii quando erit resurrectio omnium generalis in vitam aliam, quasi in etatem octavam eternaliter duraturam.
- § 9 Alii quasi omnes ponunt sex tantum etates et dicunt secundam terminari ad ortum Abrahe patriarche; tertiam ad principium regni David regis; quartam ad transmigrationem Babylonis; quintam ad Christum; sextam ad finale judicium, cuius positionis non magnam video rationem, quia sicut perficiebatur mundus VII diebus ita est conveniens quod consumetur VII diebus ita etatibus, nec est rationabile ponere aliquam etatem mundi incipere ab aliquo facto vel circumstantia particulari certam gentem vel personam et non tantum populum concernenti sicut est per eos in tertia et secunda etate, sed ab aliqua innovatione notabili vel mutatione mirabili facta per Deum circa totum genus humanum sicut est in quolibet VII casuum superius (Fol. 73°) positorum. Aliter enim esset potius dicenda etas talis secte vel populi quam etas mundi vel seculi.

C. 100

§ 1 Ante ortum Christi MMCCCXX annos et amplius post edificationem, scilicet, turris Babel fere CC annis fundata est Babylon civitas illa magna in terra Babylonie per Belum regem Caldeorum a quo 5 nomen accipit et consummata est per Nuin eius filium a quo Ninive caput Syrie nomen habet qui eam appellavit in principio temporis Abrahe patriarche. Omne quidem Babylon tenuit imperium orientis MCC annis et amplius usque per Syrum et Darium reges Persarum et

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> See F. Pickering, *The Calendar Pages of Medieval Service Books, An Introductory Note for Art Historians* (University of Reading, 1980), pp. 6-10.

<sup>†</sup>Johannes X.xvil Johannes X.iii

<sup>\*</sup>supplicii] suple

Medorum destructa fuerat, apud quos ex tunc remansit imperium 10 usque ad tempus Alexandri magni qui sibi subjugavit totam orientem.

- § 2 Ante ortum Christi per MCCIIII annos ab origine mundi MMMLXXIIII annos tempore Abdon judicis Israel destructa est Troia† civitatum pulcherrima a Troia rege Dardanorum nobiliter fundata et per Priamum eius ultimum successorem nobilius preparata et tandem per 15 Grecos propter raptum Helene pulcherrime mulierum omnino quasi deleta.
- § 3 Ante ortum Christi per DCCCL annos ab origine mundi MMMCCCCVIII annis tempore Davidis regit Israel, incepta est Cartago caput Africe a quodam Tyrio nomine Carthe donec et quasi post C 20 annos ex tunc, cepit esse fortissima sub Tola duce et DCC annis tenuit imperium occidentis, quousque destructa fuerat per Romanos.
- § 4 Ante ortum Christi per DCCLII annos ab origine mundi MMMDXXVI annis et post eversionem Troie CCCLII annos, tempore Achaz regis Judee, condita est urbs Romana civitatum famosissima per Remum et Romulum eius fratrem. Enee Troiani successores et Martis militis filios, que sola inter cetera sibi subjugavit totum orbem et adhuc tenet imperii principatum.
- § 5 Ante ortum Christi per CCCXXX annos tempore Jadonis pontificis in Judea regnare cepit in Grecia Alexander Macedo dictus magnus et subactis in preliis regibus fortissimis duodecim annis tenuit imperium orientis, et cum speraret ad imperium occidentis venire veneno interiit toxicatus.
- § 6 Ante ortum Christi per MCCLXXX fere annos, tempore Gideonis, ante scilicet adventum Bruti CL annis, applicuerunt in insu35 lam istam nondum per homines occupatam XXIX sorores filie regis Grecorum propter sua scelera de terra illa expulse. Et de nomine primogenite que dicebatur Albina vocaverunt eam Albion,\* et non
  habentes secum mares demonibus incubis conmiscentibus genuerunt
  gigantes quos in adventu suo delebant Brutones.
- § 7 Ante ortum Christi per MCXXX annos, post excidium Troie LXXII annis, et ante urbem conditam CCCLXXX annis, tempore Eli

\_\_

<sup>†</sup>Troia] Troys

<sup>\*</sup>Albion] Albeon

sacerdotis venit Brutus in Albion et occisis gigantibus in ea repertis occupavit cum suis terram et a nomine ducis sui vocaverunt se Brutones et terram illam Britanniam et infra XX annos edificaverunt seu condiderunt in ea civitatem quam dixerant novam Troiam, que postea per nominis corruptionem dicta est Trinovantum et quam Lud cinxit muris et turribus et vocavit Karlud, id est, London. Et post intervallum quasi C annorum Ebraucus rex Brutonum qui quartus in regno successit Bruto condidit civitatem vocans nomine suo Karebrauk, id est, 50 Eboracum que post London tenet adhuc inter civitates regni locum secundum. 362

§ 8 Ante ortum Christi per CCCC annos vel fere, tempore consulum Romanorum, reges Brutonum Belinus et Brennius frater eius bello ceperunt Franciam, Italiam, atque Romam, quorum junior Brennius 55 tenuit imperium quoad vixit, et senior, scilicet Belinus quia heres rediit in patriam suam et in redeundo fecit Daciam sibi tribu-(Fol. 74<sup>r</sup>)-tariam qui etiam confirmavit in regno Brutonum, sicut prius pater eius Dunvallus statuerat in eodem ut templa deorum, aratra colonum, regie < viegue ad > civitates. Vie Regie ad ipsas ducentes sicut Fossegat. 60 Watlingstrete, Fossedik et Ykenildstrete essent reis in refugium nec liceret in eis capere de reo vindictam vel ab eis quemquam trahere ad iudicium. 363 Post cuius obitum filius eius et here dictus Gurguth iterum reduxit Daciam que rebellaverat sub tributo. Et inde rediens dedit Basilensibus sive Scottis et Hybernicis ab Hispania vi expulsis et 65 patriam sibi ad inhabitandum per mare querentibus insulam Hibernie, adhuc vastam de se tenendam. Quam cum possedissent Scotiam vocaverunt a Scotta regis Egypti filia et prima eorum regina et postea a

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> This is a pastiche of Geoffrey of Monmouth, ed. Acton Griscom, *The Historia Regum Britannie of Geoffrey of Monmouth* (London, New York, Toronto, 1929) I, xvii, p. 252 and I, vii, p. 259 YAL.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Ranulph Higden, *Polychronicon* ed. Churchill Babington (Rolls Series 41, Rp. Millwood, N.Y., 1964) Vol. 2, Bk. I, c. 45, pp. 42-46 YAL. Though Higden cites Geoffrey of Monmouth, the names of the roads do not appear there, nor is the Latin as similar to that of the York tables. See Acton Griscom, op. cit., p. 275. See on the question of these roads and their names, especially the confusion of "Ykenildstrete" with Rykenild-street, Edwin Guest, "The Four Roman Ways," *The Archaeological Journal* 14 (1857), pp. 99-118. "Ichenild" is also the name of one of the four great roads in Henry of Huntingdon, *Historia Anglorum* ed. Thomas Arnold (Rolls Series 74, Rp. Millwood, N.Y., 1964) Bk. I, c. 7, p. 12.

quodam bello juxta Hybernim fluvium commisso et populo intra submerso dicta est Hybernia.

- § 9 Ante ortum Christi LX annis vel quasi, venit Julius Cesar cum exercitu magno in Britanniam et bima vice victus, tertia vice vincens fecit eam Romanis tributariam in tribus milibus librarum argenti per annum et CCCCLXX annis usque Romana potestas fuit diminuta per Gothos, tenuit sic subjectam.
- § 10 Post ortum Christi spatio C annorum vel quasi venit Sodric rex Pictorum de Scithia vel secundam quosdam de Aquitania cum magna classe in Albaniam volens inheritare eam cui occurrens Marius rex Brutonum occidit eum in bello, exercitu eius devicto dedit cum residuo populi eius Catuesiam tunc vastam ad inhabitandum, qui postea per maritagium confederati cum Scottis introduxerunt multos ex eis et tandem inter eos orta discordia pulsi sunt Picti in Orcades et alias vicinas insulas et Scotti occupant terram illam et a nomine suo vocant eam Scotiam.
- § 11 Post ortum Christi CCCCLV† annis<sup>364</sup> sub ducibus Horso et Hengesto venerunt Angli et Saxones in Britanniam ad militandum sub Britonibus contra Pictos in eadem et tandem confederati cum Scottis et Pictis expugnaverunt Britones et post CCL annos ut vult Beda,<sup>365</sup> expulsis rege et civibus, occupaverunt terram et suo nomine vocaverunt eam Angliam.
- § 12 Post ortum M annis vel quasi venerunt Daci in Angliam in auxilium Buerin, Becard consanguinei regis Dacie sub ducibus Ungwar et Ubbe et destruxerunt patriam et occiderunt populum multum et sanctum Edmundum et alios quatuor de eadem sed tandem ducibus eorum occisis victi sunt et expulsi per Alfredum regem qui etiam convertebat eos ad fidem sed ipso mortuo redierunt et occiderunt filium eius Edwardum quem vindicavit Athelstanus\* eius filius occiso rege eorum ceteris de terra fugatis et post intervallum C annorum rediit

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> Regnal dates hereafter corrected from C.R. Cheney, *Handbook of Dates for Students of English History* (London, 1978).

<sup>&</sup>lt;sup>365</sup> Bede, A History of the English Church and People, Bk. I, c. 15.

<sup>†</sup>CCCCLV] CCCCXLIX

<sup>\*</sup>Athelstanus] Adelstanus

Sweyn rex Dacie et Knut filius eius cum magna classe et recuperaverunt partem terre borealem et post mortem Edmundi Irenside 100 totam terram in quatuor regum temporibus exercuerunt tirannidem in eadem usque, scilicet, ad Humber, quando insurgente contra eos plebe commissum est prelium super Yorkswalde usque Beverlacum ubi adhuc sunt signa tumulationis eorum.

- § 13 Post ortum Christi MLXVI† annis sub duce Willelmo Bastard 105 venerunt Normanni in Angliam ex dono cognati sui Edwardi regis Anglie iam defuncti vindicans eam, et subactis in prelio Anglicis adhuc dominantur in eadem.
- § 14 Post ortum Christi MCLVI annis vel quasi tradidit Adrianus papa Hyberniam Henrico regi Anglorum secundo tributarie tenendam 110 de Romana ecclesia pro CCC marcis per annum cuius heredes adhuc occupant eam.
- § 15 Malcolmus rex Sco-(Fol. 74°)-ttorum fecit homagium et fidelitatem Willelmo conquestori regi Anglorum pro regno Scotie et venit ad parliamentum suum et omnes successores eius heredibus alternis usque ad Robertum Brus qui tum fecit homagium et fidelitatem pro comitatu de Carryk, sed postquam fuit coronatus in regem Scotie rebellavit. Similiter principes Wallie fecerunt homagium regi Anglie et fidelitatem et venerunt ad parliamentum suum usque ad Lewlinum qui primo rebellavit et ideo occisus fuit. Et ideo heredibus suis Walleam foris-

## C. 101

§ 1 Licet per apostolos et alios Christi discipulos in cunctis mundi partibus ab exordio fidei Christiane, predicata sit fides Christi, pauci tamen de populo crediderunt et de hiis adhuc multi postea apostatarunt, unde inter ceteras nationes quas invenio fuisse in fide Christi stabiles, populus Britannicus fuit primus, recepit etenim fidem Christi infra CXX annos post passionem Domini, que semper inter eos remansit integra et illesa licet per Pelagium hereticum et gentiles et Saxones contaminata sit terra, alie vero gentes et populi receperunt hoc ordine fidem Christi.

- § 2 Circa annum Domini CC† recepit Hyspania fidem Christi sub papa Cornelio.
- § 3 Circa annum Domini CCC recepit Africa fidem Christi sub Marcello pontifice.
- § 4 Circa annum Domini CCCXL recepit Roma fidem Christi per beatum Silvestrum papam et imperatorem Constantinum et infra XL annos postea tota Italia.
- § 5 Circa annum Domini CCCLX recepit India fidem Christi per quemdam ibi captivum.
- § 6 Circa annum Domini MLX recepit Hungaria fidem Christi per maritagium et per imperatorem Henricum.
  - § 7 Circa annum Domini CCCCXXX receperunt Scotti fidem Christi in Hybernia per beatum Patricium.
- § 8 Circa annum Domini DXX receperunt Franci fidem Christi per 25 beatum Remigium et regem Clodoveum.
  - § 9 Circa annum Domini DLX receperunt Picti et Scotii fidem Christi in Scotia per Ninianum et Columbanum.
  - § 10 Circa annum Domini DC receperunt Saxones et australes Anglici in Anglia fidem Christi per Gregorium et Augustinum.
- § 11 Circa idem tempus recepit Armenia fidem Christi et Lombardi, prius baptizati sunt et ab idolatria revocati.
  - § 12 Circa annum Domini DCCCLXXX receperunt Daci fidem Christi per Alfredum regem Anglie.
- § 13 Circa annum Domini DCCCLXX receperunt Greci fidem 35 Christi et etiam Alemanni, baptizatis primitus regibus et reginis.
- § 14 Anno Domini DCXXVII recepit Edwynus rex Northhumbrorum cum suo populo fidem Christi per beatum Paulinum episcopum et infra tres annos sequentes construxit ecclesiam Eborum, cui prefecit Paulinum. Et quarto anno sequente occisus est Edwynus a paganis et 40 fugatus est Paulinus et ecclesia cum Christianitate destructa est, sed post annum coronatus Oswaldus reparavit ecclesiam. Et iterum docuit fidem Christi per beatum Aydanum de Scotia huc adductum, cui in Lindisfarnensi insula dedit sedem episcopalem et sic Eborum ecclesia XXX annis remansit viduata usque ad tempus Ceadde, qui rexit eam

- 45 tribus annis, et postea cessit beato Wilfrido, et fratri Ceadda Lichefeldensis episcopo. 366
  - § 15 Anno Domini DCXLII interfectus est Oswaldus et successit in regnum Oswynus.<sup>367</sup>
- § 16 Anno Domini DCXXXV facta est sedes episcopalis ecclesie 50 Lindisfarnensis per beatum Aydanum, et anno DCLXXVIII sedes ecclesie Augustaldensis per beatum Tunbertum, (Fol. 75°) episcopum, sed orta sede Dunelmie cessavit utraque.
- § 17 Circa annum Domini M facta est sedes episcopalis Dunelmie per Aldunum episcopum qui etiam fecit ibi collegium canonicorum secularium, sed anno Domini MLXXXVI Willelmus eiusdem loco episcopus et monachus deposuit canonicos propter suas insolentias et adduxit monachos de Weremouth et Jarowe et loco canonicorum instituit eos ibidem qui usque nunc occupant locum illum.
- § 18 Anno Domini MCII fundati sunt canonici regulares apud 60 Kaerliolum et anno XXXI sequente facta ibi sedes episcopalis per regem Anglie Henricum secundum dictum seniorem, et Thurstanum archiepiscopum Eborum ad cuius opus subtracta sunt de archidiaconatu Richmundi, Cumberland et Allerdale. Et addita sunt ei privilegia que habent in recompensationi.

## C. 102

- § 1 Circa annum Domini CCCCXX construxit beatus Jeronimus monasterium nigrorum monachorum apud Bethleem congregans eos in unum de cellulis et cenobiis ubi prius manebant separatim et factus est s abbas eorum et anno Domini DXVI scripsit beatus Benedictus regulam qua utuntur.
  - § 2 Circa annum Domini CCCCVII fundatum est monasterium eorum principale. Scilicet Clunicense in Burgundia a principe dicte terre.
- § 3 Circa annum Domini CCCCXXX incepit regula canonicorum in Africa a beato Augustino episcopo, a qua ut dicitur derivatus est ordo Belviacensis et nigrorum canonicorum regularum.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> See Robert Folz, "St. Oswald roi de Northumbrie, étude d'hagiographie royale," *Analecta Bollandiana* 98 (1980), pp. 49-74.

<sup>367</sup> Folz, "St. Oswald" loc. cit.

- § 4 Anno Domini MLXXXVII incepit ordo Cartusiensis in Francia, a quodam Coloniensi dicto Brunone.
- § 5 Anno Domini MXCVIII incepit ordo Cisterciensis in Burgundia a quodam abbate nigrorum monachorum nomine Roberto.
- § 6 Anno Domini MCXX incepit ordo Premonstratensis in Gallia <sic> dioc' laudis a quodam Norberto† Coloniensi.
- § 7 Anno Domini MCXVIII\* incepit ordo Templariorum apud 20 Hierusalem in porticu Salomonis de militibus ordinatus ad defensionem Christianitatis. Et anno Domini MCCCVI† capiuntur omnes uno die et delentur propter idolatriam per totum mundum. Et date sunt possessiones eorum Hospitalariis qui tunc primo ceperunt esse potentes.
- § 8 Anno Domini MCCII incepit ordo fratrum Predicatorum in 25 Hyspania a beato Dominico nigro canonico, et anno XV\* sequente confirmatur a papa Honorio tertio.
  - § 9 Anno Domini MCCVI incepit ordo fratrum Minorum in Apulia a beato Francisco dicto prius Johanne et anno IX sequente confirmatur ab Honorio supra dicto.
- § 10 Anno Domini MCCL congregati sunt fratres Carmelite de heremitis ubi solitariam vitam duxerunt ad villas per papam Innocentium quartum qui etiam confirmavit regulam eorundem.
- § 11 Anno Domini MCCLVI† congregati sunt fratres Augustinienses de heremita vita ad villas per papam Alexandrum quartum, 35 quem etiam dicunt confirmasse regulam illorum.
  - § 12 Anno Domini MCCXXIIII obtinuerunt primo fratres Predicatores et Minores loca habitandi in Anglia. Et post hos Carmelite quasi XXX anno, et ultimo Augustinenses.
- § 13 Anno Domini DCXX incepit secta Saracenorum a Machumeto grammatico qui se dixit messiam in lege Dei promissum. Et de utroque testamento alia sumens et alia de suo addens, legem carni favorabilem eis dedit et sic eos decepit.

<sup>†</sup>Norberto] Roberto

<sup>\*</sup>MCXVIII] MCLXXX

<sup>†</sup>MCCCVI] MCCCVII

<sup>\*</sup>XV] XII

<sup>†</sup>MCCLVI] MCCLV

§ 14 Anno Domini MCCIX† tempore rege Johannis capti sunt Judei per totam Angliam et incarcerati et tandem (Fol. 75°) de terra expulsi propter sanctum Hugonem juniorem quem crucifixerunt Lincolnie. Et eodem anno vel tempore latum est interdictum generale per papam in regnum Anglie et Wallie propter injurias factas per regem Anglie ecclesie et duravit interdictum per sex annos et amplius. Et tunc obtulit pro emenda regna sua Anglie et Hybernie et reaccepit ea tributaria\* de papa tenenda de ecclesia Romana.

## C. 103

- § 1 Circa annum Domini CCCIV† passus est Albanus protomartyr Anglie de Britonum natione.
- § 2 Anno Domini DCXLI occisus est Oswaldus rex Northhum-5 brorum natus de gente Anglorum.
  - § 3 Anno Domini DCCCLXX\* interfectus est Sanctus Edmundus rex Northfolchie a paganis propter fidem Christi.
  - § 4 Anno Domini DCCCCLXXIX† occisus est Sanctus Edwardus rex Anglie insidiis noverce sue.
- § 5 Anno Domini MCLXX martyrizatus est sanctus Thomas archiepiscopus Cantuarie pro jure ecclesie Anglicane.
- § 6 Anno Domini DCLXV\* consecrati duo episcopi ad ecclesiam Eborum Ceadda et Wilfridus. Ceadda in Anglia ad instantiam regis Oswyni, et Wilfridus in Francia ad instantiam regis Althfridi. Sed post triennium cessit sanctus Ceadda beato Wilfrido motus conscientia. Et tunc rexit Wilfridus ecclesiam Eborum XLII annis, et apud Rypon jacet humatus. Ceadda vero post pauca tempora factus Merciorum episcopus obiit plenus virtutibus et apud Lichfeld est sepultus.
- § 7 Anno Domini DCLXXXV consecratus est Cuthbertus Lindis-20 farnensis episcopus et anno tertio post obiit et anno XI est translatus.

<sup>†</sup>MCCIX1 MCCX

<sup>\*</sup>tributaria] tributarie

<sup>†</sup>CCCIV] CCCXXX

<sup>\*</sup>DCCCLXXI DCCCLXXXI

<sup>†</sup>DCCCCLXXIX] DCCCCLXXXVII

<sup>\*</sup>DCLXV] DCLXIIII

- § 8 Anno Domini DCLXXXVII† consecratus est sanctus Johannes ecclesie Augustaldensis episcopus, et anno XVIII\* sequente defuncto Wilfrido ad ecclesiam Eborum est translatus. Anno Domini DCCXXI cessit et anno Domini MXXXVII est canonizatus et corpus eius transla-25 tum anud Beverlacum.
  - § 9 Anno Domini DCCXXXV† obiit sanctus Beda vir valde religiosus et inter Anglorum doctores precipuus.
  - § 10 Anno Domini DCCCCLXXXVIII obiit beatus Dunstanus Cantuarie archiepiscopus vir magne sanctitatis.
    - § 11 Anno Domini MLXVI\* obiit rex Edwardus confessor et virgo.
  - § 12 Anno Domini MCLIII consecratus est sanctus Willelmus archiepiscopus Eborum, anno sequente obiit, et anno MCCLXXXIII est translatus.
- § 13 Anno Domini MCLXXXVI† consecratus est sanctus Hugo 35 Lincolnie episcopus.
  - § 14 Anno Domini MCCXL\* decessit sanctus Edmundus confessor apud Pontiniacum et anno octo post canonizatus est.
- § 15 Anno Domini MCCXVI consecratus est Walterus Gray qui multum honestavit ecclesiam Eborum in officiis et aliis et anno XXXIX 40 decessit.
  - § 16 Anno Domini MCLIIII consecratus est Rogerus qui fecit prebendis in ecclesia Eborum et chorum, et XXVII post decessit.
- § 17 Anno Domini DXX pululavit in Britannia heresis Pelagii quam bima vice destruxit sanctus Germanus episcopus Autis-45 siodorensis.
  - § 18 Circa annum Domini DXLII decessit Arthurus potentissimus rex Britonum.

†DCLXXXVII] DCLXXXVIII

<sup>\*</sup>XVIII] XXI

<sup>†</sup>DCCXXXVI DCCXXXVIIII

<sup>\*</sup>MLXVI] MLXV

<sup>†</sup>MCLXXXVI] MCLXX

<sup>\*</sup>MCCXLl MCCXLII

- § 19 Circa annum Domini DCXXXIIII† mortuus est Cadwallo qui conflixerat cum Edwyno et eum interfecit. Iste est de quo dixit Mersolinus,\* "Qui faciet hoc eneum induet virum et super eneum equum portans Londone servabit."
  - § 20 Circa annum Domini DCLXXVIII† abcessit Cadwaladrus ultimus rex Britonum qui I\* anno post decessit Rome.
- § 21 Anno Domini DCCCLXXI† regnare cepit Alfredus qui primo si vicit Dacos et convertebat eos ad fidem Christi et fecit plures libros.
  - § 22 Anno Domini DCCCCXXV\* (Fol. 76<sup>r</sup>) regnare cepit Athelstanus qui fuit primus Anglorum monarcha et in multis dotavit ecclesias Anglicanas, et pacem reformavit in patria.
- § 23 Anno Domini DCCCCLIX regnare cepit Edgarus qui solus 60 inter Saxones habuit totius insule monarchiam. 368
  - § 24 Anno Domini MCXCI† conquesivit rex Richardus Ciprum et Acron et fecit sibi tributariam quam post LXX annos iterum conquesivit Edwardus primus post conquestum antequam fuit coronatus, qui quidem Edwardus subjugavit sibi Walleam.
- 65 § 25 Anno Domini MCCLXXXII et Scotiam, anno Domini MCCXCII constituens utrobique principem et recipiens ab eis homagium et fidelitatem.
- § 26 Anno Domini MCCCXXVII\* regnare cepit Edwardus tertius a conquestu qui vicit regem Francie, occidit regem Boemie, cepit regem 70 Scotie, et restituit Edwardum de Balliolo in regnum Scotie recipiens ab eo homagium et postea regni coronam ex quo videtur quod habeat tale jus ad Scotiam, quale habuit Willelmus Bastardus ad Angliam.

<sup>&</sup>lt;sup>368</sup> The York history tables seem to follow Henry of Huntingdon ed. Arnold, Bk. II.5, p. 42; Bk. V.8, pp. 146-147; 18-20, pp. 159-161; 24-26, pp. 164-166.

<sup>†</sup>DCXXXIIII] DCCXXX

<sup>\*</sup>Merlinus] Marlinus

<sup>†</sup>DCLXXVIII] DCCXL

<sup>\*</sup>I] XXIII

<sup>†</sup>DCCCLXXII DCCCC

<sup>\*</sup>DCCCCXXV] DCCCCXXIIII

<sup>†</sup>MCXCI1 MCXC

<sup>\*</sup>MCCCXXVII] MCCCXXXIIII

§ 27 Anno Domini MCCCXXX natus est Edwardus quartus qui cepit regem Francie et fugavit regem Hyspanie.

## C. 104

- § 1 Anno Domini MLXVI conmissum est bellum inter Dacos et Anglicos juxta Eborum ubi per Haraldum regem Anglie occisus est Haraldus rex Dacie et exercitus eius victus qui fugientes usque <ad>
  5 naves suas in Tesmouth occisi sunt in littore nec ex tunc ausi sunt redire.
  - § 2 Bellum de Allertonmore fuit anno Domini MCXXXVIII ubi victus est < Davidus I> dicendus rex Scottorum per Thurstanum Archiepiscopum.
- § 3 Bellum de Alnewyke fuit anno Domini MCLXXIIII in quo captus est rex Scottorum Willelmus qui dedit pro redemptione sua Northhumberland, Westmorland et Cumberland, quas a tempore Dacorum usque tunc occupaverant Scotti et Picti fautores eorum.
- § 4 Anno MCCXIII incepit discordia inter Johannem Anglie et barones suos propter leges et statuta que fecerat sanctus Edwardus rex et confessor et per eum violata. Et iterum inter filium eius Henricum et barones anno XLVI sequente propter dietas leges et articulos Magne Carte per eum facte et postea violate, unde orta inter eos guerra conmissum est bellum apud Lewse anno Domini MCCLXIIII in quo captus 20 est rex et carceri mancipatus, et cum eo Edwardus eius primogenitus qui infra breve evasit de carcere et congregans exercitum iterum conmisit bellum cum baronibus apud Ewesham anno sequente et habuit victoriam ubi occisus est Simon Monforth et alii plures magni et dicitur quod eadem de causa occisus est postea Thomas Lancastria scilicet anno 25 Domini MCCCXXII.†
  - § 5 Bellum de Fawkyrk fuit MCCLXXXVIII ubi dux Scottorum Willelmus Walays et alii magnates Scotie demiserunt exercitum suum sine capite et ideo fuit quasi totus peremptus.

†MCCCXXII] MCCCXIX

- § 6 Discomfitura de Dunbar fuit anno Domini MCCXCVI† ubi 30 interfecti X milia Scottorum et captum castrum.
  - § 7 Discomfitura de Strevelyn fuit anno sequente ubi victi Anglici et plures interfecti fraude Scottorum.
- § 8 Bellum de Bannokburn juxta Strevelyn fuit anno Domini MCCCXIIII ubi occisi sunt de Anglicis XX milia et plures proditione 35 Scottorum.
  - § 9 Discomfitura de Mitonn fuit anno Domini MCCCXIX ubi duces Anglorum fuerunt clerici et exercitus quasi de civibus et ideo statim victus.
- § 10 Dis-(Fol. 76°)-comfitura de Byland fuit anno Domini 40 sequente ubi relictus est exercitus Anglicanus quasi acephalus et ideo statim victus.
  - § 11 Bellum de Gladmore fuit anno Domini MCCCXXXII ubi factus est mons interfectorum Scottorum altitudinis XX pedum.
- § 12 Bellum de Halidon Hyll juxta Berwyk fuit anno sequente ubi 45 interfecti sunt X milia Scottorum et reddita regi villa.
  - § 13 Bellum super mare inter Anglos et Francos fuit anno Domini MCCCXL ubi victi sunt Franci et naves eorum capte.
  - § 14 Bellum de Cressy fuit anno Domini MCCCXLVI ubi victus est rex Francie, occisus rex Boemie et alii multi cum eo.
- § 15 Bellum Dunelmie fuit eodem anno ubi captus fuit David Brus rex Scotie et alii multi magnates fugatis ceteris et occisis.
  - § 16 Bellum de Payterse fuit anno Domini MCCCLVI ubi captus est rex Francorum cum multis aliis magnatibus ceteris fugatis.
- § 17 Bellum de Spayne fuit anno Domini MCCCLXVII\* ubi victus 55 est Bastardus et exercitus eius peremptus.
  - § 18 Discomfitura de Otyrburn fuit anno Domini MCCCLXXXVIII,† ubi multi Anglici et plures Scottorum sunt interfecti et comes de Dowglase occisus est et Henricus Percy captus.
- § 19 Discomfitura de Homyldone Hyll fuit anno Domini MCCCCII 60 ubi omnes maiores et magnates Scottorum capti sunt vel interfecti.

<sup>†</sup>MCCXCVI] MCCVI

<sup>\*</sup>MCCCLXVII] MCCCLVIII

<sup>†</sup>MCCCLXXXVIII] MCCC

- § 20 Bellum de Schrewysbery fuit anno Domini < MCCCCIII>,† ubi interfectus est Henricus Percy et exercitus magnus dominorum.
- § 21 Discomfitura juxta Eborum fuit anno Domini <MCCCCV>,\* ubi capti sunt Richardus de Scrope episcopus Eborum 65 et comes marchale et postea truncati.
  - § 22 Discomfitura juxta Tadcaster fuit anno Domini MCCCCVIII, ubi occisi sunt Henricus comes Northhumbrorum et dominus de Berdolf exercitu eorum capto et interfecto.
- § 23 Notandum quod a tempore Havelok regis Dacie qui despon-70 savit filiam et heredem regi Northfolchie quod fuit circa annum Domini DC semper remanserunt aliqui Daci in Anglia maxime in Northfolchia et Suthfolchia, ubi ipse fuit rex usque ad tempus Alfredi vel Edgari qui fugavit omnes de terra.
- § 24 Circa annum Domini DCC reparabant Saraceni templum 75 Hierosolimis destructum per Titum et Vespasianum et hoc ad usum eorum nec permittunt Christianos ingredi illud templum sed aliam extra villam in monte [citum] Calvarie.
  - § 25 Circa annum Domini DCCCL divisum est imperium facto Karolo magno imperatore Romanorum et Constantino Grecorum.
- § 26 Anno Domini MCCXLIX† facta est monete mutatio in Anglia per Henricum tertium, et iterum anno Domini MCCLXXIX per Edwardum eius filium et tertio grot et demigrot per Edwardum tertium.
  - § 27 Anno Domini MCCCXLVIII incepit prima mortalitas in Anglia et duravit per annum et dimidium.
- § 28 Anno Domini MCCCLXII incepit secunda mortalitas in Anglia et duravit per annum amplius.
  - § 29 Anno Domini MCCCLXVIII incepit tertia mortalitas in Anglia et duravit fere per annum.
- § 30 Anno Domini MCCCLXXIIII incepit quarta mortalitas in 90 Anglia et duravit per biennium.
  - § 31 Anno Domini MCCCXCI inceptum est novum opus corporis ecclesie Eborum per Johannem Romanum archiepiscopus Eborum et

<sup>†</sup>MCCCCIII] MCCCC

<sup>\*</sup>MCCCCV] MCCCC

<sup>†</sup>MCCXLIX1 MCCL

infra XL annos quasi completum per Willelmum de Meltonnum archiepiscopum eiusdem.

- § 32 Anno Domini MCCCLXI inceptum est novum opus chori ecclesie Eborum per Johannem (Fol. 77<sup>r</sup>) Thursby archiepiscopum.
- § 33 Anno Domini MCCCLXXVII die XXI mensis Junii obiit Edwardus III rex Anglie illustris. Et XVI die mensis Julii proximo sequente coronatus est Richardus nepos eius cum undecim tantum 100 esset annorum.

Explicit Liber Cosmographie qui terminabatur anno Domini MCCCCVIII. Et memorandum quod Johannes de Foxton capellanus dedit hunc librum ministro et confratribus domus Sancti Roberti juxta Knaresburgh ad serviendum ibidem, et si quis hunc ab eo loco alienaverit vel accomodaverit in perpetuum anathema sit. 369

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> On such curses, see Marc Drogin, Anathema, Medieval Scribes and the History of Book Curses (Montclair, N.J., 1983).

# **SIGLA**

AHDLMA Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age

BIHR Borthwick Institute of Historical Research

BL British Library

BN Bibliothèque Nationale

CC Corpus Christianorum

CSEL Corpus Scriptorum Ecclesiasticorum Latinorum

CUL Cambridge University Library

DCAB Dean and Chapter Act Book

EETS:0S Early English Text Society: Original Series

ME Middle English

MGH:SS Monumenta Germaniae Historiae: Scriptores

ML Medieval Latin

PL Patrologia Latina, ed J. P. Migne (Paris, 1844-1864)

RTAM Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale

SC Sources Chrétiennes

VCH Victoria County History

YAL York Augustinian Library

## **Index Nominum**

The following Index includes all proper nouns in the Introduction, Text and Text Notes, with these exceptions. The nomina sacra, names of the Sun, Moon, months, proper names and personifications already mentioned in the Table of Contents and names of editors of collections do not appear. Works very commonly mentioned are usually cited only in the first instance. This Index also serves as an Index Fontium. Thus, a title appearing after an author's name, e.g. Craton, Questions, indicates that the work is a source used by John de Foxton. Early medieval authors are listed under their Anglicized first names, followed by their cognomens or places of origin, e.g. William of Conches. Since the Introduction is chiefly concerned with John de Foxton, his name there has not been included here. For modern authors, whose last names appear first, Roman numerals indicate the Introduction, Arabic numbers the Text. Editors are indicated by ed. after the name. Names of Biblical personages used illustratively in the Text appear in the Index Nominum; names of books of the Bible appear in the Index Biblicum.

Abdon, judge, p. 297 Abel, pp. 290, 293 Abraham, pp. 291, 294, 296 Achana, p. 246 Achaz, king, p. 297 Achelous, pp. 220, 243 Achilles, pp. 237, 238 Acre, p. 306 Acteon, Horses of the Sun, p. 163 Ada, legendary wife of Lamech, p. xvi Adam, Wolfgang, p. 50 Adam, pp. vi, xlvi, 290, 291 Adelbert, p. 292 Adelstan, p. 292 Aello, Harpy, p. 241

Aeneas, p. 297 Aetna, mount, p. 21 Africa, pp. 28, 43, 51, 205, 245, 246, 297 Africus, a wind, p.41 Aglaia, p. 245 Ahab, p. 214 Ailred of Rivaulx, de Spirituali Amicitia, p. 171 Alan of Lille, de Planctu Naturae, pp. xlii, 51 Albania, p. 299 Albanus, p. 304 Albericus of London, p. 236 Albert the Great, pp. xxxii, 73, 78, 274

Aguinas, Thomas, Summa Theolo-Albina, p. 297 Alcher of Clairvaux, p. 60 gica, p. 263 Aldunum, p. 302 Aquitaine, pp. 245, 246, 299 Alexander IV, pope, p. 303 Architas of Tarentum, mathemati-Alexander Neckham, Mythologia, cian, p. 184 pp. 96, 175, 180 Arethusa, p. 240 Alexander Neckham, de Natura Argam, village, p. xviii Argentum, name of comet, p. 268 Rerum, p. 241 Alexander, J. J. G., pp. xxvii, liii Aristotle, pp. xvii, xliv, 151, 208, Alexander, (Master) of Spain, de 265, 272 Signis, pp. liii, 68, 125 Aristotle, de Caelo, p. xliv Alfred, king, pp. 292, 299, 301, Aristotle, de Generatione Animalium, pp. 58, 59, 60 306, 309 Alfred of England, p. 44 Aristotle, de Generatione et Cor-Allecto, pp. 206, 244 ruptione, p. 264 Allen, Judson, p. xxxiii Aristotle, Historia Animalium, pp. 58, 64 Allen, D. C., p. lx Allerdale, p. 302 Aristotle, Meteorologia, pp. xliv, Altanus, a wind, p. 41 35, 37, 276 Althfridus, p. 304 Aristotle, Nichomachean Ethics, Amalthea, p. 237 pp. 89, 144, 170, 183 Ambrose, pp. xxxii, xli Aristotle, *Physiognomia*, p. 69 Ambrose, de Noe et Arca, p. 38 Aristotle, *Problemata*, pp. 93, 174 Ambrose, de Virginibus libri tres, Aristotle, de Somno et Vigilia, p. 187 p. 256 Amon, p. 169 Aristotle to Alexander, Letter, Amphilotes, a wind, p. 40 pp. xxvii, 284 Amphitrite, p. 234 Armenia, p. 246 Anger, p. liv Arnold, Thomas, ed., pp. 298, 306 Arphaxad, p. 291 Anselm of Laon, p. xxxii Aparctias, a wind, p. 40 Arthur, king, p. 305 Apollo, pp. 181, 203, 215 Arundel, Thomas, Archbishop of Apuleius, p. 282 York, pp. x, lxiii Aquilo, a wind, pp. 41, 43 Asia, pp. 28, 205, 240, 245, 246 Aquilonia, p. 246 Aston, M., p. lxii

Athelstan, pp. 299, 306 Athens, pp. 129-130 Atlas, p. 222 Atlas mountains, p. 130 Atropos, pp. 107, 241 Augustine, pp. xxxii, xli, 302 Augustine, de Caritate, p. 172 Augustine, de Civitate Dei, p. 199 Augustine, Confessions, p. 162 Augustine, Contra Julianum, p. 262 Augustine, Ennarationes in Psalmos, pp. 194, 221 Augustine, Epistolae, p. 124 Augustine, Epistola ad Macedonium, p. 173 Augustine, de Genesi ad Litteram, pp. 124, 166, 178 Augustine, in Joannis epistulam ad Parthos Tractatus, pp. 160, 185 Augustine, in Johannis Evangelium Tractatus, p. 221 Augustine, Regula, p. 170 Augustine, de Sermone Domini in Monte, pp. 198-199 Augustine, Soliloquies, p. 183 Augustine, de Trinitate, p. 169 Augustine, de Vera Innocentia, p. 172 Augustine, Pseudo-, pp. 186, 263 Augustine, Pseudo- (Baudri of Bourgeuil), de Visitatione infirmorum, p. 195 Augustine, Pseudo-, Questionibus de Infusione Anime, p. 60 Augustus, p. 109

Aura, a wind, p. 41 Aurora, name of comet, p. 268 Auster, a wind, pp. 41, 43 Austins (Augustinian friars), Cambridge, p. xxxvi Austins, London, p. xxxvi Austins, Oxford, p. xli Averroes, p. 265 Avril, F., p. 1 Babington, Churchill, ed., p. 298 Babylon, pp. 294, 296 Baetica, p. 246 Baeumker, W., ed., p. 44 Baildon, W. P., ed., p. xii Bale, John, pp. xix, xxv Barbado, F. M., p. xlvi Barker, Eric E., ed., p. viii Barlow, C. W., ed., p. 195 Barlow, Frank, ed., p. 225 Barnum, Priscilla H., ed., p. 112 Bartholomaeus Anglicus, pp. xvii, xlii, xliii Bartholomew of Messina, p. 69 Bath, diocese, p. xviii Bauer, K., p. liv Beaumont, J., p. xxx Becket, Thomas, p. 292 Bede, pp. xxxii, xli, 19, 123, 299, Bede, in Genesis, p. 123 Bede, de Temporum ratione, p. 293 Bede, Pseudo-, de Constitutione mundi, p. xlv Bede, Pseudo-, de Minutione sanguinis, p. 281

# **Index Nominum**

| Beichner, Paul, ed., p. 39         | Research, York, p. x                |  |
|------------------------------------|-------------------------------------|--|
| Belus, king, p. 296                | Boucher, F., p. lix                 |  |
| Bennett, H. S., p. viii            | Brady, I., p. lii                   |  |
| Bennett, J. A. W., ed., p. xvi     | Braswell, Laurel, p. 146            |  |
| Berdolf, p. 309                    | Brekeling, Robert, illuminator of   |  |
| Berger, S., p. ii                  | York, p. l                          |  |
| Bernard of Clairvaux, Ep. II,      | Britain, pp. 246, 298, 299          |  |
| p. 175                             | Brittany, pp. 245, 246              |  |
| Bernard of Clairvaux, Serm. in     | Brody, Saul, p. 256                 |  |
| Cant., pp. xlii, 203               | Bruno of Cologne, p. 303            |  |
| Bernard of Clairvaux, Tractatus de | Brutitius, p. 292                   |  |
| Moribus et Officios                | Brutones, p. 297                    |  |
| Episcoporum, p. 186                | Buerin, p. 299                      |  |
| Berri, Jean de, p. lv              | Bühler, Curt, pp. xxxviii, 281, 282 |  |
| Bethlehem, p. 302                  | Bülbring, K. D., p. 273             |  |
| Beverley, pp. 300, 305             | Bundy, M. W., p. ii                 |  |
| Blanch, Robert, p. lx              | Burgundio of Pisa, p. 19            |  |
| Blythe, Joan H., p. liv            | Burnett, Charles S. F., p. 236      |  |
| Boas, M., ed., p. 215              | Buytaert, E. M., ed., pp. 19, 260   |  |
| Bober, Harry, p. liii              | Byzantium, p. 246                   |  |
| Bode, G. H., ed., p. 236 passim    | Cadwaladrus, p. 306                 |  |
| Boese, Helmut, ed., p. 18 passim   | Cadwallo, p. 306                    |  |
| Boetes, p. 146                     | Cain, pp. 290, 293                  |  |
| Boethius, de Consolatione Philoso- | Cainan, p. 291                      |  |
| phiae, pp. xxxi, xli, 26, 54, 56,  | Calabria, p. 246                    |  |
| 57, 65, 108, 146, 171, 172, 204,   | Calais, pp. 198, 241                |  |
| 216, 217, 218, 234-235             | Caledonia, p. 220                   |  |
| Bohemia, p. 306                    | Calliope, pp. 203, 243              |  |
| Bokenham, Osbert, Austin friar,    | Callus, DA., p. xli                 |  |
| pp. xxii-xxiii                     | Calmana, sister of Cain, p. 290     |  |
| Bolton abbey, p. xxxix             | Calpe, pp. 51, 130                  |  |
| Bonaventure, p. xlii               | Caltias, a wind, p. 41              |  |
| Boreas, a wind, pp. 28, 41, 43     | Cam(Ham), p. 246                    |  |
| Boree, pp. 198, 241                | Camarina, p. 246                    |  |
| Borthwick Institute of Historical  | Capgrave, John, Austin friar of     |  |
|                                    |                                     |  |

| Kings Lynn, p. xxii               | Cicero, Tusculanae Disputationes,   |
|-----------------------------------|-------------------------------------|
| Capitol, p. 174                   | p. 69                               |
| Capp, Bernard, p. 111             | Cilicia, p. 246                     |
| Cappadocia, p. 246                | Circe, pp. 218, 219                 |
| Caribdis, p. 243                  | Circius, a wind, p. 41              |
| Cassiodorus, Variarium, p. 169    | Clark, Charles W., pp. v, 135       |
| Castor, p. 237                    | Clark, Vicky A., pp. lv, lix        |
| Cato, Disticha, p. 215            | Clay, J. W., ed., p. iv             |
| Cato, Pseudo-, pp. xxxi, 58       | Clemens, p. 157                     |
| Catuesia, p. 299                  | Cliffton, Thomas de, Austin friar   |
| Cawod, William, canon of York,    | of York and scribe, p. xxxvii       |
| p. xi                             | Clotho, pp. 107, 241                |
| Celeno, Harpy, p. 241             | Clovis, king, p. 301                |
| Celonie, p. 197                   | Colericus, p. liv                   |
| Centaurs, p. 191                  | Collinson, John, p. xxviii          |
| Ceres, pp. 117, 234               | Colonia, p. 246                     |
| Chaldea, p. 246                   | Colville family, pp. vii-viii       |
| Chaldeans, p. 296                 | Constantine Africanus, pp. 25, 53   |
| Charlemagne, p. 309               | Constantine, emperor, pp. 301, 309  |
| Chaucer, Geoffrey, pp. iv, xxxv,  | Copia, p. 172                       |
| lviii, lix                        | Corbryg, William, vicar of Leake,   |
| Cheney, C. R., p. 299             | Yorks. p. xii                       |
| Chersonesus, p. 240               | Cornelius, pope, p. 301             |
| Chiron, pp. 237, 238              | Corybantes, p. 149                  |
| Chorus, a wind, pp. 41, 43        | Count of Douglas, p. 308            |
| Chrysostom, John, p. xxxi         | County of Caryk, p. 300             |
| Chrysostom, John, Homily on       | Crathorne family, p. viii           |
| Matthew, pp. 182-183              | Crathorne, John de, pp. vii, viii   |
| Chrysostom, John, Homily XXVIII   | Crathorne, Thomas de, pp. vii, viii |
| on Genesis, p. 39                 | Craton, p. 273                      |
| Cicero, de Amicitia, p. 171       | Craton, Questions, pp. xxx-xxxi,    |
| Cicero, de Fato, p. 69            | 151 passim                          |
| Cicero, de Inventione, p. 55      | Crawfurd, Raymond, p. 255           |
| Cicero, de Republica, p. 219      | Crossgrove, W., p. xxxiv            |
| Cicero, de Senectute, pp. 183-184 | Cumberland, pp. 302, 307            |

Cunnington, P., p. lix Curley, Michael, p. xx Cybele, p. 117 Cyprian, Liber de Habitu Virginum, pp. xxxii, 186 Cyprus, p. 306 d'Alverny, M.-T., p. 67 Daguillon, Jeanne, ed., p. 259 Dalmatia, p. 246 Daly, L. W., p. vi Damascene, John, de Fide Orthodoxa, pp. 19, 260 Damascus, p. 294 Danes, pp. 298, 299, 306 Daniel, p. 237 Dardanians, p. 297 Darius, king, p. 296 David Bruce, king of Scots, p. 308 David, pp. 296, 297 Davies, Richard G., p. lxii Decretals, of Gratian, pp. xli-xlii, 181 Decretum, p. xlii Deianira, p. 220 Delaissé, L. M. J., pp. xlviii, xlix Delbora, sister of Abel, p. 290 Demats, Paule, p. 218 Democritus, p. 182 Denmark, p. 245 Deucalion, p. 272 Dinnington rectory, p. x Dionysius, Pseudo-, pp. 169, 260 Despair, p. liv Doak, R., p. lx Dobson, R. B., pp. xii, xxviii, xxxi,

lxiii Dominus Aschone, name of comet, p. 268 Donaldson, Robert, p. xiii Dorset archdeaconry, p. xviii "Dr. Phlebus," pp. lxiv, 131 Drogin, Marc, p. 310 Dronke, Peter, p. 51 Drossaart Lulofs, H. J., ed., p. 256 Dryades, pp. 248, 249 Dunbar, William, p. xv Dunvallus, p. 298 Durham, diocese, p. 302 Durham, Prior and Chapter, pp. xiii, library, xxviii Eade, J. C., p. xliv Eastwood, Bruce, p. liv Ebraucus, king, p. 298 Ebron, p. 291 Eden, p. 123 Edgar, king, pp. 292, 306, 309 Edredus, p. 292 Edwalredus, p. 292 Edward Balliol, p. 306 Edward I, king, pp. 292, 300, 306 Edward II, king, p. 292 Edward III, king, pp. 292, 306, 309, 310 Edward IV, king, p. 307 Egle, p. 240 Egypt, pp. 246, 295 Egyptian days, p. 132 Eisner, Sigmund, p. iv Eli, priest, pp. 295, 297 Elijah, p. 294

Ellerker family, pp. xxxix-xl Ellerker, William de, Dominican (?) scribe of York, pp. xxxix-xl Ello, p. 197 England, pp. 245, 246, 299, 300, 304, 306 Enoch, pp. 291, 294 Erghome family, pp. xviii, xxviii. See also John Erghome Erghome, John, Prior of the York Austins, p. iv passim Erichtheus, Horses of the Sun, p. 163 Erichthonius, legendary king of Athens, p. 130 Erigone, p. 237 Erra Pater, p. 114 Esdras, prophet, p. 111 Ethiopia, pp. 28, 246 Eugenia, pp. 243, 244 Eumenides, p. 244 Euphrates, p. 28 Euphrosyne, p. 243 Euriale, pp. 239, 240 Euristeus, p. 192 Euroaster, a wind, p. 41 Euronothus, a wind, p. 41 Europe, pp. 28, 30, 205, 245, 246 Eurus, a wind, p. 41 Eve, pp. 290, 291 Evesham, p. 307 Experimentator, p. 22 Ezechiel, prophet, p. 111 Faral, E., p. lxiii Fauni, p. 248

Favonius, a wind, p. 43 Ferguson, John, ed., p. 69 Fishlake vicarage, pp. x, xxviii Flashar, H., p. xlvi Foerster, M., pp. 281, 282 Foerster, Richard, ed., p. 69 Folonius, a wind, p. 41 Folz, Robert, p. 302 Fontaine, J., ed., p. 66 Fortitude, pp. xxxii, lxi Fossdike, p. 298 Fossegate, p. 298 Foxton, John de, p. 17 Foxton, John de, "donor", p. 310 Foxton, Yorks., p. vii Franks, p. 246 Fredeman, J., p. xxii Friedman, John Block, pp. i, iii, v, xxxi, xl, xlvii, lxi, ed., 22 Fulgentius, Mythologiae, pp. xxxiii, 168 Fulgentius Metaforalis, p. xxxii passim. See also John Ridwall Gades, p. 130 Galen, Pseudo-, p. 59 Gallagher, C., p. lix Gandillac, M. de, ed., p. 260 Ganymede, p. 237 Gaskell, Philip, p. iii Gennadius of Marseilles, Liber Ecclesiasticorum Dogmatum, p. 186 Geoffrey of Monmouth, Historia, p. 298 Germans, p. 246

Germany, p. 246 Gideon, p. 297 Gillet, R., ed., p. 259 Gillmann, F., p. lii Gion, a river, p. 28 Glossa Ordinaria, pp. xxxii, 194 Godham, Adam, p. xxi Gomorrah, p. 294 Goths, p. 299 Greece, pp. 246, 290 Green, Richard F., p. xiii Greenslade, S., p. xli Gregory, Homilia in Ezechielem, pp. 38, 39 Gregory, Homilia de Pentecostes, p. 175 Gregory, Moralia in Job, pp. xxxii, 95, 175, 214, 259, 261 Gregory, Pseudo-, p. 57 Grey, Walter de, Archbishop of York, p. 305 Greyfriars, Oxford, p. xl Griscom, Acton, ed., p. 298 Grosseteste, Robert, p. xli Guerbertus, p. 292 Guest, Edwin, p. 298 Gundel, W., p. liv Gundredus, p. 292 Gurguth, king, p. 298 Gutiérrez, David, pp. xxxvi, xxxvii Gwynn, Aubrey, p. xvii Halcrow, E., pp. xiii, xxix Haly Abenragel, p. 268 Hamadryades, pp. 248, 249 Harald, king of England, pp. 292,

307 Harald, king of Denmark, p. 307 Harrison, Kenneth P., p. v Harrison, Frederick, p. xxxi Hatfield, Thomas, bishop of Durham,p. xix Haymo of Halberstadt, pp. 170, Heath, Peter, p. ix Hebe, p. 237 Heber, pp. 291, 294 Hebrew, language, p. 294 Helen of Troy, p. 297 Helle, p. 237 Hellman, Gustav, p. 31 Hengest, p. 299 Heninger, S. K., Jr., p. liv Henry, count of Northumberland, p. 309 Henry, emperor, p. 301 Henry, senex, king of England, p. 292 Henry II, king, pp. 292, 300, 302, 307 Henry III, p. 309 Henry V, king, p. lviii Henry of Frimaria, p. xxxvii Henry of Huntingdon, pp. 299, 306 Heraclitus, p. 182 Herrlinger, Robert, p. lv Higden, Ranulph, Polychronicon, pp. xxiii, xlii, 298 Hill, Rosalind, pp. viii, xii Hindman, Sandra, p. xlix Hippocrates, pp. 137, 237, 256, 289

Hoffmann, Fritz, p. viii xxxvii Hofmeister, R., p. lxiii Hünemörder, C., p. xxx Holzknecht, Karl, pp. xiii, xvi Hunter, Joseph, p. x Honorius, p. xxxi Hybernia, river, p. 299 Honorius, Hexameron, p. 293 Hydra, p. 220 Honorius, de Imago Mundi, pp. 17, Hyginus, "de Imaginibus Celestibus", p. 172 40, 209 Honorius, Lucidarium, p. 67 Icarus, p. 237 Honorius III, pope, p. 303 India, p. 301 Horace, p. xxxii Indians, p. 290 Horace, Ars Poetica, pp. 55, 197 Innocent IV, pope, p. 303 Horace, Epistles, pp. 205, 215 Ireland, pp. 298, 304 Horso, p. 299 Ironside, Edmund, p. 300 Hospitalers, order of, p. 303 Isaac, p. 291 Hossfeld, P., ed., p. 78 Isaiah, prophet, p. 254 House of St. Robert, Knaresbor-Isidore of Seville, Etymologia, pp. xxxii, xli, 21, 31, 117, 123, ough, p. 310 Houston, M. G., p. lix 139, 178, 243, 255 Huard, Pierre, p. lv Isidore of Seville, Summo Bono, Huemer, J., ed., p. 250 p. 169 Hugh of St. Cher, Dominican exe-Israel, p. 297 gete, pp. xxxii, xli, Opera Italy, p. 182 Omnia in Universum Vetus et Ivy, G. S., p. xiii Jacob, pp. 192, 262, 291 Novum Testamentum, 194-195 Hugh of St. Victor, de Arra Jacques de Vitry, Historia Orienanimae, p. 169 talis, p. 20 Jadon, pontif of Judea, p. 297 Hugh of St. Victor, de Laude cari-James, M. R., pp. i, xxxiv, xxxv, tate, p. 174 Hughes, Andrew, pp. xlix, lii xxxvii Hugonnard-Roche, H., p. xlv Japhet, p. 246 Huguccio of Pisa, p. xlii Jared, p. 291 Jarrow, p. 302 Humber, river, p. 300 Jean Corbichon, translator, p. xvii Humphrey de Bohun, Austin Jean de Hautfuney, Bishop of patron, p. xx Avranches, pp. vi, xliii Humphreys, K. W., pp. xviii, xxxv,

Jeauneau, E., ed., pp. 51, 54, 131 Jehl, R., p. xlvi Jennings, Bernard, p. iv Jeremiah, p. 184 Jerman, Colman, p. xxxii Jerome, pp. vi, xxxii, 302 Jerome, Ep. ad Eustochium, p. 185 Jerome, Ep. ad Oceanum, p. 239 Jerome, Liber de Nominibus Hebraicis, p. 245 Jerome, ad Micham, p. 176 Jerusalem, pp. 103, 162, 303 Jervaulx abbey, pp. viii-ix Jews, pp. 263-264 Jezebel, p. 214 Joan, princess of Wales, pp. iv, xv Job, p. 95 Johannes, Flores Philosophie, p. 60 John, king, pp. 292, 304, 307 John of Bridlington, pp. viii, xix John of Burgundy, de Morbo Pestilentia, p. 42 John of England, see John Erghome, p. xix John of Gaunt, p. xviii John of Salisbury, *Polycraticus*, pp. 174, 181 John of Trevisa, translator, p. xlii John of Tynemouth, p. 1 Jones, C. W., ed., pp. 123, 293 Jones, Peter Murray, pp. v, liv, 135 Joseph, p. 292 Josephus, p. 295 Jove, pp. 39, 115, 116, 234, 269 Judaeus, Themo, pp. xliv-xlv

Judea, p. 246 Judgment of Paris, pp. 206-207 Juno, pp. 37, 206-207, 237 Jupiter, p. xxxiii Juvenal, Satires, pp. xxx, 26, 108 Kaerbrauk, p. 298 Kaerliolum, p. 302 Karlud (London), p. 298 Kendon, Frank, p. xvi Ker, Neil R., p. viii Kibre, Pearl, p. xliii Kilwardby, Robert, Dominican concordance maker, p. xli Kingsbury, Thomas, Franciscan provincial, p. xv Klibansky, Raymond, pp. liii, lv Klinck, Roswitha, p. 117 Kluxen, W., p. 273 Kranz, Walter, p. i Krill, R., p. 236 Krochalis, J., ed., p. 94 Krüger, Karl Heinrich, p. 294 Kypolitana, p. 246 Lachesis, pp. 107, 242 Lagarde, Paul de, ed., p. 245 Lamech, pp. xv, xvi, 223 Lamping, G., p. xxxvi Lampnus, Horses of the Sun, p. 163 Latins, p. 246 Latona, pp. 214-215 Laufer, Bethold, p. 45 Laughton-en-le Morthen vicarage, p. x Leadman, A. H., p. lxiii

Leda, p. 237 Lefèvre, Y., ed., p. 67 Liebeschütz, Hans, ed., pp. xxxiii, 168 passim Leo the Great, Pseudo-, pp. xxxi, 123 Leopold of Austria, p. 282 Levison, W., p. lxi Lewes, p. 307 Llywelyn of Iorwerth, p. 300 Lia, pp. 192, 214 Libs, a wind, p. 41 Libya, p. 246 Lichfield, p. 304 Lindisfarne, episcopal seat, p. 302 Lindsay, W. M., ed., p. 21 passim Little, A. G., p. iv Lloyd, G. E. R., p. xlvi Lombardy, p. 301 London, pp. 298, 306 Lucan, Pharsalia, pp. 34, 269, 272, 273 Lucas, Peter, pp. vii, xiii, xxii, xxxviii Lucecius (Jupiter), p. 175 Lucifer, pp. 208, 235, 242, 293 Lucina, p. 139 Lucretius, de Natura Rerum, p. 20 Lud, p. 298 Ludovici, S. S., p. lxi Luneau, A., p. 294 Lutz, Cora, ed., pp. 19, 165 Lydia, p. 246 Macedonia, p. 246 Machuta, name of comet, p. 268

Macklin, H. W., p. lviii Magna Carta, p. 307 Mahaleel, p. 291 Mahomet, p. 303 Malone, Kemp, ed., p. 281 Manilius, Astronomicon, p. 135 Mantovani, Maddalena, p. 241 Marius, king, p. 299 Marks, Richard, pp. iii, lvii Mars, pp. xxxii, lviii (costume) Martha, p. 192 Martianus Capella, de Nuptiis Mercuriae et Philologiae, pp. xxi, 19, 165, 217, 267, 288 Martin, H. M. R., p. ii Martin of Troppau (Martin Polonus), Chronicon Pontificum et Imperatorum, pp. vi, vii, xli, xlii Mary, pp. 16, 258 Maternus, Julius Firmicus, p. 135 Matthews, William, p. vii Maudith, John, p. xlii Maurach, Gregor, ed., pp. 26, 54, 252 Mazzetti, S., p. xix Medes, pp. 290, 297 Media, p. 246 Medusa, pp. 239, 240, 245 Megera, pp. 206, 244 Melancolicus, pp. liii-liv Mercia, bishophric, p. 304 Merlin, p. 306 Mesopotamia, p. 246 Methodius, pp. 290-291

#### **Index Nominum**

Methuselah, p. 291 Newhalle, John, chaplain of Laughton-en-le Morthen, p. xi Meyvaert, Paul, p. xx Miles, name of comet, p. 268 Newton, S., p. lix Miner, Dorothy, p. iii Niades, p. 248 Minnis, Alastair J., p. xlii Nichodemus, p. 270 Molycourt priory, p. ix Nicholas of Lynn, p. v Mooney, Linne R., pp. iv, v Nimrod, p. 294 Moore, Philip, ed., p. 291 Nine Muses, p. 203 Moran, Jo Ann, pp. ix, xv, xviii, Nineveh, p. 296 Noah, pp. 38, 291, 293 xxxv, xxxix, lxiv-lxv Morgan, Nigel, p. lviii Norbert of Cologne, p. 303 Morrin, M. J., p. xxxiii Norfolk, p. 309 Morris, R., ed., p. 195 Normandy, p. 245 Moses, pp. 53, 295 Northallerton, pp. vii, xii Moses Maimonides, "Rabbi Northumberland, p. 307 Moses", pp. xxxii, xxxv, 273 Norwich, p. ix Mount of Calvary, p. 309 Nothus, a wind, pp. 41, 43 Murdoch, John, pp. liv, lvi Nuin, king, p. 296 Numidia, p. 246 Muscio, Gynaecia, p. 62 Nachor, p. 291 O'Sullivan, W., p. iii Napee, pp. 248, 249 Occipite, Harpy, p. 197 Nehemias (Neemam), priest, p. 295 Oeneus, p. 220 Nemea, p. 237 Olympus, mount, p. 34 Neptune, pp. 116, 117, 129, 234, Orcades, p. 299 Oresme, Nicole, translator, p. xvii 239, 248 Neptusa, pp. 240, 245 Oriades, pp. 248, 249 Nereides, pp. 248, 249 Orpheus, pp. 203-207, 215, 216 Nereus, p. 234 Osmotherly, Yorks., p. vii Neve, John le, pp. xix, xxxviii, Oswald, king of Northumberland, p. 304 **XXXIX** Neville family, pp. xiii, xviii, xxix, Ouy, Gilbert, p. iii Ovid, pp. xxxi, 272 Neville, Alexander, Archbishop of Ovid, Ars Amatoria, p. 197 York, p. lxii Ovid, Metamorphoses, pp. 233, 238 Neville, Robert, p. xxviii Ovid, ex Ponto, p. 242

Ovid, Remedia Amoris, p. 243 Oxford latitude and meridian, p. iv Oxford University Library, p. xxxv Pack, Roger A., ed., pp. 32, 95 Palestine, p. 246 Pallas, pp. 129, 206, 237, 239, 240 Panapan, p. 174 Pannonia, p. 246 Panofsky, Erwin, pp. iii, lv Pantin, W. A., p. lvii Parcae, p. 242 Parkes, Malcolm, pp. vi, xli Parthia, p. 246 Partridge, R. A. R., p. x Pasithea, p. 243 Paul, Apostle, pp. 16, 143, 177, 223, 263 Paulinus, Bishop and founder of the church in York, p. 301 Peck, Helen, p. xvii Pegasus, pp. 239, 240 Pelagian heresy, pp. 300, 305 Peleus, p. 237 Pentopolis, p. 246 Percy family, pp. xviii, xxi Percy, Henry, pp. 308, 309 Perseus, pp. 239, 240 Persia, p. 246 Persians, p. 296 Pertica, name of comet, p. 268 Peter Comestor, Historia Scholastica, pp. vi, xxxi, xl, 38, 293, 294 Peter Lombard, Sentences, pp. xx, 199, 263 Peter of Poitiers, p. 291

Peter of Riga, Aurora, pp. xxxii, 39 Phalec, p. 291 Pharoah, p. 295 Phenon (Jupiter), p. 164 Phaeton, pp. 162, 163 Pheton (Saturn), p. 178 Philippus, legendary scientist, p. 274 Philogeus, Horses of the Sun, p. 163 Philologia, p. 217 Philosophia, pp. 109, 146, 216 Phineus, p. 241 Phison, a river, p. 28 Phoebus, pp. 140, 152, 217 Phrixus, p. 237 Pickering, F. P., pp. 99, 296 Piper, A., p. xxviii Plato, pp. 129, 130-131, 251-253 Plato, Timaeus, pp. xxx, 51, 65 Pliny, Natural History, pp. 30, 40, 62, 176, 209 Plutarch, Memorabilia, p. 174 Plutarch, de Tranquillitate Animi, p. 208 Pluto, pp. 116, 117, 233, 234, 239, 248 Pollux, p. 237 Polyphemus, p. 190 Pomerius, Julius, de Vita Contemplativa, p. 123 Porcher, Jean, p. ii Poseidon, p. 233 Priam, pp. 237, 297 Price, Derek, pp. xlvii, ed.,103

Prick of Conscience, p. 195 Proserpina, pp. 234, 243, 244 Prudentius, pp. xxxi, 254 Ptolemy, Pseudo-, p. 32 Purvis, J. H., pp. xi, xxxi Pyroys (Mars), p. 187 Rachel, pp. 192, 214 Radamanthus, p. 215 Radulphus de Marham, Austin friar, pp. xxii-xxiii Raff, T., p. 43 Raine, James, ed., pp. viii, xviii, xxxviii, xxxix Rashdall, Hastings, p. xix Rathbone, Eleanor, p. 236 Rea, p. 117 Rekem, p. 291 Remigius of Auxerre, Commentary on Martianus de Nuptiis, pp. 165, 176, 181, 184 Remus, p. 297 Renzi, Salvatore de, ed., pp. liv, Richard of Florence, pp. liv, 68 Richard the Lion Hearted, pp. 292, 306 Richard Mitford, Bishop of Salisbury, p. lvii Richard de Segbruck, monk of Durham, pp. xxviii, 96 Richard II, king, pp. iv, vii, (ice cream cone beard) lvii, 292, 310 Richard de Thorpe, Austin friar of York, pp. v, xi Richardson, H. G., p. x

Richmond, archdeaconry, pp. viii, 302 Rickert, Margaret, pp. iii, lviii, lix Ridwall, John, Oxford Franciscan, Fulgentius Metaforalis, pp. xxxiii-xxxiv, lvii, lix-lxi, lxv Riedel, G., ed., p. 293 Ripon, p. 304 Robert Bruce, p. 300 Robert Brunyng, abbot of Sherborne, p. lvii Robert, monk, p. 303 Robert de Stodhowe, landowner of Northallerton, p. xii Roger Bacon, p. 290 Roger of Pont l'Évêque, Archbishop of York, p. 305 Romance of Sidrak, p. 273 Rome, p. 301 Romeyns, John, Archbishop of York, p. 309 Romulus, p. 297 Roosen-Runge, H., p. xxxiv Rosa Nigra, name of comet, p. 268 Rose, Valentine, ed., p. 62 Ross, Thomas, ed., p. 131 Roth, Francis, pp. xxii, xxiii, xxxv, xxxvi Roth, Cecil, p. xxxvi Rouse, Richard, pp. vi, xli, xliii, lii Russell, J. C., p. xxxviii Sakur, Ernst, ed., p. 291 Sala, p. 291 Sallust, Bellum Catilline, p. 55 Salomon's gate, p. 303

Sandler, L. F., p. xx Sanguineus, p. liii Saruch, p. 291 Satan, p. 261 Saturn, p. xxxiii Saul, pp. 262, 295 Saunders, O. E., p. iii Sawley abbey, p. xxx Saxl, Fritz, p. liii Says, p. 130 Schmidt, R., p. 294 Schouten, J., p. xlvii Scotland, pp. 245, 246, 298, 299 Scott, Kathleen L., pp. iii, xl, liii Scrayingham rectory, p. xviii Scrope, Richard, Archbishop of York, pp. lxi, lxiii, 309 Scylla, p. 243 Secreta Philosophorum, pp. xxxivxxxv, 114-116, 121 Secreta Secretorum, pp. xxvii, xxxii, 50, 290 Sedulius, pp. xxxi, 250 Seneca, pp. xxxi, xli Seneca, Dialogues, p. 182 Seneca, Epistles, p. 170 Seneca, Natural Questions, pp. 176, 276 Seneca, Pseudo-, pp. xxxi, Formula vitae honestae, 195 Sennar, pp. 22, 294 Septentrio, a wind, pp. 40, 41 Seth, pp. 291, 293

Seznec, Jean, p. lxi

Shem, pp. 246, 291, 294

Sherborne abbey, p. lvii Sherborne Missal, pp. lvi-lviii Sicily, pp. 21, 22, 246 Siferwas, John, Dominican illuminator, pp. lvi, lvii Sigerist, Henry, p. 284 Sigeston family, p. vii Silvani, p. 248 Silvestris, Bernard, pp. 267-268. 293 Simon Montfort, p. 307 Sinai, mount, p. 295 Sion, mount, p. 249 Singer, D. W., p. xxxiv Sirens, p. 243 Sjöström, Henning, p. 236 Skard, E., p. lx Smalley, Beryl, pp. xv, xxxiii Smith, David, p. x Socrates, pp. 69, 181 Sodom, p. 294 Solomon, p. 181 Somer, John, Franciscan astronomer of Oxford, pp. iv, v, xiv Somnolentus, p. liii Sorbonne, University of Paris, p. xlv Spain, pp. 246, 298, 307 Speculum Humanae Salvationis, pp. viii, xvi St. Albans, monastery library, p. 1 St. Augustine of Canterbury, p. 301 St. Aydan, p. 302 St. Benedict, feast of, pp. xxiv, Rule, 302

St. Chad, pp. 302, 304

St. Columban, p. 301

St. Cuthbert, shrine, pp. xxviii, consecration and translation, 304

St. Dominic, p. 303

St. Dunstan of Canterbury, p. 305

St. Edward, *Vita*, pp. 224-225, 292, 299, 304, 305, 307

St. Francis, p. 303

St. Germain of Auxerre, p. 305

St. Gervase, pp. 132, 301

St. Hugh of Lincoln, pp. 304, 305

St. John of Beverley, p. 305

St. Lambert, p. 132

St. Ninian, p. 301

St. Oswyn, pp. 302, 304

St. Patrick, p. 301

St. Protasius, p. 132

St. Remigius, p. 301

St. Robert, Trinitarian House at Knaresborough, Yorks., p. iv

St. Stephen, protomartyr, p. 132

St. Tunbert, p. 302

St. Wilfrid, Bishop of York,

pp. 302, 304, 305

Stahleder, E., p. xxxvii

Stephen, king, p. 292

Steele, Robert, ed., p. 290

Stevens, Wesley, ed., p. v Stheno, pp. 239, 240

Stilbon, pp. 117, 198

Stobba, J. G., p. xxxv

Storey, R. L., ed., p. xii

Stow, John, p. xx

Styria, p. 246

Styrton, Richard de, illuminator of York, p. xxxix

Styx, p. 22

Subsolanus, a wind, pp. 40, 41, 43

Suffolk, p. 309

Sumaria, p. 246

Svenberg, Emmanuel, p. 146

Sweyn, king, p. 300

Syria, pp. 246, 296

Syrian king, p. 296

Syringe, p. 174

Syrtes, p. 246

Sywardby family, p. vii

Tantalus, pp. 207-208

Tartarus, p. 244

Taunton, archdeaconry, p. xviii

Tenaculum, name of comet, p. 268

Tenarus, p. 204

Tesmouth, p. 307

Teutonia, p. 246

Teye, John de, Austin illuminator,

p. xx

Thara, p. 291

Theodulus, Ecloga, p. 236

Theophrastus, p. 176

Thetis, pp. 234, 237

Thomas, Keith, pp. 111, 284

Thomas, Marcel, p. iii

Thomas of Cantimpré, de Natura

Rerum, pp. xxix-xxx, 18 passim

Thomas of Ireland, pp. xlii, xliii,

186

Thomas of Lancaster, pp. xviii, 307

Thompson, A. H., p. x

Thorndike, Lynn, pp. v, xxxii,

xxxiv, liii, 68, 117 Thurstan, Archbishop of York, pp. 302, 307 Tigris, p. 28 Tisiphone, p. 206 Titius, p. 214 Titus, emperor, p. 309 Tola, ruler, p. 297 Tracias, a wind, p. 41 Tractatus Fortuitorum, p. 280 Trapp, Damasus, p. xxi Trinitarians (See St. Robert, Trinitarian House of,), pp. iv, vii, xi, xv, xix Trinovant, p. 298 Trivet, Nicholas, p. xl Trophates, p. 241 Troy, pp. 218, 219 Turner, D., p. iii Tyre, pp. 21, 297 Ubbe, p. 299 Ulrich of Strassbourg, de Summo Bono, pp. xxxii, 259 Ungwar, p. 299 Van Wageningen, J., p. xlvi Varciani, p. 246 Vatican Mythographers, pp. 236, 239, 244, 245, 249 Venus, pp. lix, lxi-lxii (costume) Veru, name of comet, p. 268 Vespasian, emperor, p. 309 Vesper, p. 208 Vesuveus, pp. 108-109 Via Regia, p. 298 Vincent of Beauvais, pp. vi, xxx,

xl, xliii, 256, 263, 294 Virgil, p. xxxi Virgil, *Aeneid*, pp. 57, 65, 129 Virgil, *Eclogues*, pp. 109, 203, 248 Voigts, Linda, p. 131 Von den Brincken, A.-D., pp. vi, xliii Vulcan, pp. 129-130 Vulturnus, a wind, pp. 41, 43 Wagner, E., p. lviii Waldeby, John, Austin friar of York, p. xxxiii Waldeby, Robert, Archbishop of York, p. x Wales, pp. 245, 300, 304, 306 Wallace, William, p. 307 Walther, Hans, p. 242 Watling Street, p. 298 Watson, Bruce, p. li Weaver, F. W., p. xxviii Wehmer, Carl, p. i Wedel, T., p. 269 Weijers, Olga, ed., p. 151 passim Weiss, Roberto, p. xxxvii Wells diocese, p. xviii Wenzel, Seigfried, p. liii Wearmouth, p. 302 Werner, Jakob, ed., pp. 96, 160, 241 Westmoreland, p. 307 Whitgift, T., Archbishop, p. iii Wickersheimer, E., pp. liii, 284 Wieck, Roger, p. xxv William, king of Scots, p. 307 William Fitzherbert, Archbishop of

York, p. 305 William Melton, Archbishop of York, p. 310 William of Conches, p. xxx William of Conches, Commentary on Boethius' de Consolatione Philosophiae, pp. 56, 65, 110, 146-148, 152, 207, 216-219, 222, 235, 255 William of Conches, de Philosophia Mundi, pp. 26, 51, 52, 108, 205 William of Conches, glosses on Plato's Timaeus, pp. 54, 131 William of Cremona, Austin Prior General, p. xxxvi William of Saint-Calais, Bishop, p. 302 William the Conqueror, (Bastard), pp. 292, 300, 307, 308 Williams, J. F., p. ix Wilson, Adrian and Joyce, eds., p. viii Wise Book of Philosophy and Astronomy, p. 94 Witty, F. J., p. vi Wood, Chauncey, p. xliii Wood, Charles T., p. 255 Wordsworth, Christopher, p. 99 Wormald, F., p. xxxv Wright, Thomas, ed., pp. 51, 241 Wrobel, J., ed., pp. 57, 65, 66, 250, 253 Ykenildstreet, p. 298 York Minster History Tables, pp. xxxi, lvii

York Augustinian Convent Library, pp. xxxv-xxxvi York Augustinian Convent. p. xxxvi Yorkswalde, p. 300 Yvo, king, p. 292 Yvo of Chartres, Epistola, p. 62 Zephirus, a wind, pp. 41, 43 Zetus, pp. 198, 241 Zeus, p. 168 Zilla, legendary wife of Lamech, p. xvi Zimmerman, A., p. xxxiv Zoopyrus, p. 69 Zouche, William de la, Archbishop of York, p. xl Zumkeller, A., p. xxxvi

# **INDEX BIBLICUM**

| Acts 5.41, p. 194<br>Apoc. 2.7, pp. lxii, 213   | Hosea 4.9, p. 254<br>Isaiah 14.12, p. 293 |
|-------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| Apoc. 2.17, pp. 1xii, 213<br>Apoc. 2.17, p. 214 | Isaiah 24.2, p. 254                       |
| •                                               | · •                                       |
| Apoc. 2.20, p. 213                              | James 1.2, p. 194                         |
| Apoc. 3.5, p. 222                               | Job 1.6, p. 261                           |
| Apoc. 3.19, p. 194                              | Job 40.11, p. 95                          |
| Apoc. 8.10, p. 293                              | John 1.1, p. 228                          |
| Cant. 1.3, p. 203                               | John 3.8, p. 247                          |
| Cant. 1.7, p. 185                               | John 7.38, p. 249                         |
| Cant. 4.16, p. 247                              | John 8, p. 293                            |
| Cant. 8.6, p. 247                               | John 10.1, p. 224                         |
| 2 Chron. 3.5, p. 161                            | John 10.12, p. 224                        |
| 1 Cor. 7.34, p. 187                             | John 10.16, p. 296                        |
| 1 Cor. 13.2, p. 196                             | John 13.23, p. 228                        |
| 2 Cor. 3.5, p. 161                              | John 14.21, p. 228                        |
| 2 Cor. 9.7, p. 160                              | Lev. 6.12, p. 162                         |
| Eccl. 1.7, p. 22                                | Lev. 12, p. 255                           |
| Eccl. 46.1, p. 191                              | Luke 1.26, p. 228                         |
| Ecclesiasticus 3.33, p. 208                     | Luke 8.13, p. 143                         |
| Eph. 4.26, p. 196                               | Luke 9.26, p. 197                         |
| Ezech. 18.26, p. 142                            | Luke 9.62, p. 142                         |
| Ezech. 21.22, p. 195                            | Luke 10.40, p. 192                        |
| Ezech. 32.19, p. 195                            | Luke 11.24-26, p. 191                     |
| Ezech. 34.9-10, p. 224                          | Luke 23.43, p. 123                        |
| Gen. 1.11, p. 164                               | Mark 12.33, p. 222                        |
| Gen. 1.16, p. 165                               | Matt. 5.10, p. 194                        |
| Gen. 1.22, p. 164                               | Matt. 8.12, p. 244                        |
| Gen. 2.7, p. 254                                | Matt. 10.22, p. 205                       |
| Gen. 2.8, p. 123                                | Matt. 12.43-45, p. 191                    |
| Gen. 7.2, p. 40                                 | Matt. 13.25-30, p. xlii                   |
| Gen. 21.14, p. 195                              | Matt. 13.30, p. 16                        |
| Heb. 1.7, p. 260                                | Matt. 18.9, p. 143                        |

### **Index Biblicum**

Matt. 19.29, p. 247 Matt. 22.2, p. 202 Matt. 22.30, p. 186 Mich. 3.5, p. 228

Prov. 8.4-5, pp. 181-182 Prov. 8.15-16, p. 181 Prov. 9.2-5, p. 181

Prov. 30.8, p. 144 Prov. 31.17, p. 190

Prov. 31.30, p. 143

Ps. 2.1, p. 228 Ps. 4.2, p. 193

Ps. 4.5, p. 196

Ps. 7.10, p. 17

Ps. 8.6, p. 213 Ps. 16.3, p. 193

Ps. 17.2, p. 228

Ps. 20.4, p. 213

Ps. 21.2, p. 228

Ps. 25.2, p. 248

Ps. 36.24, p. 143

Ps. 46.1, p. 228

Ps. 61.11, p. 144

Ps. 67.5, p. 228

Ps. 68.1, p. 228

Ps. 69.2, p. 228

Ps. 71.7, p. 142 Ps. 78.1, pp. 224, 228

Ps. 79.5, p. 203

Ps. 83.8, p. 142

Ps. 90.15, p. 194

Ps. 91.13, p. 249

Ps. 101.27, p. 239

Ps. 103.4, p. 260

Ps. 110.2, p. 263

Ps. 110.10, p. 202 Ps. 114.10, p. 193 Ps. 117.5, p. 193 Ps. 118.103, p. 214 Ps. 119.1, p. 193 Ps. 123.2, p. 228 Ps. 124.1, p. 249 Ps. 137.7, p. 193 Rom. 5.3-5, p. 194 Rom. 7.7-22, p. 143 Rom. 7.21,23, p. 16 Rom. 8.30, p. 222 Rom. 8.38-39, p. 177 Rom. 9.19, p. 263 Rom. 12.19, p. 196 Ruth 2.3, p. xliii Thess. 2.4, p. 177

2 Tim. 4.25, p. 223